
6                                                                                Соловьёвские исследования. 2025. Выпуск 4(88) 

                                    Solovyov Studies. 2025. Issue 4(88) 

НАСЛЕДИЕ В.С. СОЛОВЬЕВА:  

ИССЛЕДОВАНИЯ И ПУБЛИКАЦИИ 
 

V.S. SOLOVYOV’S HERITAGE: STUDIES AND PUBLICATIONS 
 
 

УДК 14(47)(091) 

ББК 87.3(2)522-685 

 
Борис Вадимович Межуев 1 

Московский государственный университет имени М.В. Ломоносова, философский факультет, кан-

дидат философских наук, доцент, доцент кафедры истории русской философии, Россия, Москва, 

e-mail: borismezhuev@yandex.ru 

 

К текстологии «Воскресных писем».  

Из неизданного и несобранного наследия Вл. Соловьева 
 

Аннотация. Предлагается опыт текстологического исследования одного из наименее изученных 

произведений Вл. Соловьева – цикла его статей в газете «Русь», выходивших в 1897–1898 годах 

под названием «Воскресные письма». Следует обратить внимание на то, что двенадцать из два-

дцати двух известных «Воскресных писем» были републикованы самим автором в виде приложе-

ния к отдельному изданию «Трех разговоров». Отмечается, что в некоторых из выбранных для 

отдельной публикации писем Вл. Соловьев полемизирует со взглядами одного из постоянных ав-

торов «Руси», публицистом М.О. Меньшиковым, который категорически не принимал соловьев-

скую критику религиозно-нравственных воззрений Л.Н. Толстого и прямо спорил со взглядом фи-

лософа на войну. Приводятся тексты трех до сих пор неизвестных «Воскресных писем»: одно из 

них под названием «Государственная церковь» не было опубликовано в газете в 1897 году и со-

хранилось в архиве Вл. Соловьева; другое также не было напечатано в газете по цензурным при-

чинам, но после смерти автора было опубликовано в одном из отечественных журналов; наконец, 

третье из публикуемых писем появилось в газете «Русь» спустя некоторое время после прекраще-

ния публикации цикла. Отмечается, что целью этой не замеченной составителями Собрания сочи-

нений публикации является указание внимательному читателю на цензурные причины приоста-

новки цикла. 

 

Ключевые слова: публицистика, Вл. Соловьев и Л.Н. Толстой, ультраморализма М.О. Меньшикова, 

христианское государство, непротивление злу силой, политическая философия, веротерпимость  

 
Boris Vadimovich Mezhuev 

Lomonosov Moscow State University, PhD (Philosophy), Associate Professor of the Department  

of History of Russian Philosophy of the Faculty of Philosophy, Russia, Moscow,  

e-mail: borismezhuev@yandex.ru 

To the Textual Analysis of the “Sunday Letters”.  

From the Unpublished and Uncollected Heritage  

of Vladimir Solovyov 

                                                      
1 © Межуев Б.В., 2025 

  Соловьёвские исследования, 2025, вып. 4(88), с. 6–28 



Межуев Б.В. К текстологии «Воскресных писем». …                                                                        7 

Mezhuev B.V. To the Textual Analysis of the “Sunday Letters”. …   

Abstract. This article attempts a textual study of one of Vladimir Solovyov's least explored works, a series 

of articles titled “Sunday Letters”, published in the newspaper “Rus” in 1897–1898. The article highlights 

the fact that twelve of the twenty-two known Sunday Letters were republished by the author himself as 

an appendix to the separate edition of “Three Conversations”. It is noted that in some of the letters selected 

for separate publication, Vl. Solovyov polemicizes with the views of one of the regular contributors to 

Rus, the publicist M.O. Menshikov, who categorically rejected Vl. Solovyov's criticism of Leo Tolstoy's 

religious and moral views and directly argued with the philosopher's perspective on war. The article also 

includes the texts of three previously unknown Sunday letters: one of them, titled “The State Church”, 

was not published in the newspaper in 1897 and was preserved in Vladimir Solovyov's archive. Another 

letter was also not published in the newspaper due to censorship reasons, but it was later printed in a 

Russian magazine after the author's death. Finally, the third letter published in this article appeared in the 

newspaper “Rus” in a period of time after the series ended. The author argues that Solovyov's purpose in 

this latter publication overlooked by the editors of his Collected Works was to signal to attentive readers 

the censorship reasons behind the series' suspension. 

 

Key words: journalism, Vladimir Solovyov and Leo Tolstoy, M.O. Menshikov's ultra-moralism, Christian 

state, non-resistance to evil by force, political philosophy, religious tolerance 

 

DOI: 10.17588/2076-9210.2025.4.006-028 
 

 

«Три разговора» – последнее крупное произведение Владимира Соловьева, 

которое вышло отдельным изданием весной 1900 года. Полное название этого 

произведения звучит так: «Три разговора о войне, прогрессе и конце всемирной 

истории, cо включением краткой повести об Антихристе и с приложениями»1. 

Выполняя последнюю авторскую волю, всем издателям следовало бы публико-

вать впредь это произведение так, как оно вышло в последний год жизни фило-

софа: с тем же названием и в том же составе. Однако на приложения обычно никто 

не обращает внимания: в обоих Собраниях сочинений философа – и того, что издава-

лось петербургским товариществом «Общественная польза» в 1901–1907 годах, и 

того, что впоследствии было выпущено также петербургским товариществом 

«Просвещение» в 1911–1914 годах, «Три разговора» называются просто «Тремя 

разговорами» – без добавлений в название, а приложения как таковые просто 

отсутствуют.  

Между тем о значении приложений для смысла всей работы сам автор 

очень определенно говорит в предисловии к своему сочинению: «К трем разго-

ворам я прибавил ряд небольших статей, напечатанных в 1897 и 1898 г. (в газете 

«Русь»). Некоторые из этих статей принадлежат к наиболее удачному, что когда-

либо мною написано. По содержанию же своему они дополняют и поясняют 

главные мысли трех разговоров» [2, с. 91]2. 

                                                      
1 Полные выходные данные: Соловьев Вл. Три разговора о войне, прогрессе и конце всемирной 

истории, со включением краткой повести об Антихристе и с приложениями. СПб.: Типография 

СПб. т-ва «Труд», 1900. 279 с. [1]. 
2 Соловьев В.С. Предисловие к «Трем разговорам» // Собр. соч.: в 12 т. Т. X. Брюссель: Жизнь  

с Богом, 1966. С. 83–92 [2]. 



8                                                                                Соловьёвские исследования. 2025. Выпуск 4(88) 

                                    Solovyov Studies. 2025. Issue 4(88) 

Корпус «Воскресных писем», действительно, приводится составителями 

обоих собраний сочинений в том же томе, что и «Три разговора» – казалось бы, 

воля автора по существу была выполнена. Однако многие исследователи3 и пуб-

ликаторы «Трех разговоров» обходят вниманием то обстоятельство, что в при-

ложении к отдельному выпуску данного произведения вошли не все опублико-

ванные в собрании двадцать два «Воскресных письма», а только двенадцать. Де-

сять писем отсутствуют.  

Письма расположены в приложении к первому книжному изданию «Трех 

разговоров» отнюдь не в хронологическом порядке. Первым стоит комплекс из 

трех писем, выходивших в газете «Русь» с 5(17) по 19(31) июля 1898 года под 

единым названием «Немезида» 4 . Статья, как следует из подзаголовка, была 

написана «по поводу Испано-Американской войны» и в значительной степени 

посвящена очень важной для Вл. Соловьева в это время теме «оправдания 

войны» как «нравственной обязанности» для государства и как «подвига само-

пожертвования» для воинов 5 , а также безусловной для Вл. Соловьева связи 

внешних успехов государства и исполнения им «воли Божией», понимаемой как 

отказ от насильственного принуждения к исповеданию правильной веры. Фак-

тически философ развивает тему, которую он поднял в 1895 году в статье 

«Смысл войны», опубликованной на страницах Литературных приложений к 

журналу «Нива» и затем составившей XV главу первой редакции «Оправдания 

добра». 

Второй текст, вошедший в приложения, – это размещенное 29 июля (7 августа) 

в «Руси» письмо «Россия через сто лет», которое представляет собой критику демо-

графического и в целом исторического оптимизма в отношении судеб России, для 

самого автора совершенно не оправданного6. Вл. Соловьев предлагает задуматься о 

причинах неожиданного торможения роста численности населения России и 

именно в этих целях «обратиться к патриотизму размышляющему и тревожному». 

По мнению мыслителя, «безотчетный и беззаботно-счастливый оптимизм патрио-

тов ликующих, помимо его умственной и нравственной скудости, теряет под собою 

                                                      
3 Отметим точку зрения Н.В. Котрелева, часто высказываемую им в его выступлениях, согласно 

которой «Три разговора» невозможно, не нарушая авторскую волю, перепечатывать без соответ-

ствующих приложений. Следует также указать на статью А.Н. Степанова, где высказывается 

мысль о невозможности адекватного восприятия «Трех разговоров» без учета «приложений»  

(см.: Степанов А.Н. «Три разговора» Вл. Соловьева: вопросы публикации, жанрового своеобразия 

и композиционной целостности. Сер. Symposium. Минувшее и непреходящее в жизни и творчестве 

В.С. Соловьева. Вып. 32 // Материалы Междунар. конф. 14–15 февраля 2003 г. СПб.: Санкт-Петерб. 

филос. общество, 2003.  C. 378–383 [3]). 
4 См.: Соловьев В.С. Немезида // Русь. 1898. № 8. С. 2; № 15. С. 2; № 22. С. 2 [4]. 
5 См.: Соловьев Вл. Воскресные письма // Соловьев В.С. Собр. соч.: в 12 т. Т. X. Брюссель: Жизнь 

с Богом, 1966. С. 61 [5]. 
6 См.: Соловьев В.С. Россия через сто лет // Русь. 1898. № 29. С. 2 [6]. 



Межуев Б.В. К текстологии «Воскресных писем». …                                                                        9 

Mezhuev B.V. To the Textual Analysis of the “Sunday Letters”. …   

всякую фактическую почву на наших глазах»7. Третьим следует письмо «О соблаз-

нах»8, опубликованное значительно раньше – 9(21) марта 1897 года: речь в нем 

идет о соблазне довольствования полуистинами, не требующими умственного 

труда, которому противопоставляются «сердечная вера и чувство» как нечто са-

модостаточное. Четвертым в приложении оказывается целиком посвященное 

критике ницшеанства письмо «Словесность или истина?». Оно было опублико-

вано в «Руси» 30 марта (10 апреля) 1897 года (в газетной редакции выражение 

«один из самых опасных соблазнов» в первом предложении этого текста сопро-

вождалось отсылкой к письму «О соблазнах»)9. Завершаются приложения семью 

«Пасхальными письмами». Вл. Соловьева, размещенными в воскресных номе-

рах «Руси» в течение семи недель после Светлого Воскресения, которое в  

1897 году пришлось на 13(25) апреля. 

Из тех писем, что не вошли в приложение к «Трем разговорам», лишь одно 

относится к 1898 году – это последнее из приведенных в Собрании сочинений 

письмо, идущее под номером XXII, – «Духовное состояние русского народа», 

представляющее собой рассказ о секте Елены Петровой, информацию о которой 

Вл. Соловьев почерпнул из всеподданнейшего отчета обер-прокурора св. Си-

нода за 1894 и 1895 г. (СПб.: синод. типогр., 1898 г.)10. Оно было опубликовано 

в «Руси» 2(14) августа 1898 года. Финал этого явно не оконченного текста со-

держит намек на его продолжение: «В двух местах отчета за 1894 и 1895 гг. опи-

сано семь новых сект. В том же отчете мы находим интересные сведения еще об 

одном весьма важном явлении из религиозной жизни русского народа за послед-

нее время. Об этом – до следующего письма». Составитель первого Собрания 

сочинений Г.А. Рачинский оставил к этому финалу свое примечание за подпи-

сью Г.Р.: «Продолжения напечатано не было. Все “Воскресные письма” появи-

лись в 1897 и 1898 годах в газете “Русь”, издававшейся В.П. Гайдебуровым. Два-

дцать второе письмо было последним» [5, c. 80]. Однако это утверждение не со-

ответствует действительности – двадцать второе письмо было совсем не послед-

ним и даже не последним, размещенным в газете «Русь». Но об этом чуть ниже. 
Что могло послужить мотивом публикации в приложении к «Трем разгово-

рам» именно тех писем, что были отобраны автором? Нам представляется, что вы-
бор многих из них был обусловлен внутренней полемикой Вл. Соловьева с некото-
рыми представителями гайдебуровского круга, в частности М.О. Меньшиковым и, 
вероятно, Н.А. Энгельгардтом, не разделявшими критического отношения фи-
лософа к нравственному учению Л.Н. Толстого. Первое из вошедших в издание 

                                                      
7 См.: Соловьев В.С. Россия через сто лет. С. 2. 
8 См.: Соловьев Вл. О соблазнах // Русь. 1897.  № 50. С. 2 [7]. 
9 Этот текст был практически без изменений перепечатан в отдельном издании «Трех разговоров», за 

исключением снятой ссылки в первом предложении (см.: Соловьев Вл. Словесность или истина? // 

Русь. 1897, 30 марта (11 апреля).  № 70. С. 2 [8]). 
10 Соловьев В.С. Духовное состояние русского народа // Русь. 1898. № 53. C. 3 [9]. 



10                                                                                Соловьёвские исследования. 2025. Выпуск 4(88) 

                                    Solovyov Studies. 2025. Issue 4(88) 

«Трех разговоров» писем – «Немезида» – прямо перекликалось по своей пробле-
матике с темой первого разговора, а именно с вопросом о войне. Именно это 
письмо и содержащаяся в нем попытка теоретического оправдания войны вы-
звали весьма жесткую реакцию на страницах самой «Руси» человека, который 
фактически являлся главным публицистом этого издания, – Михаила Осиповича 
Меньшикова. 19(31) августа 1898 года в цикле «Письма к друзьям» Меньшиков, 
не называя имени Вл. Соловьева, прямо выступил против апологии войны в ста-
тье его коллеги по газете.  

В 1890-е годы Меньшиков был известен как сторонник учения Льва Толстого 
о непротивлении злу силой и, можно сказать, активнейший пацифист в среде русских 
либеральных народников, одним из печатных органов которых были гайдебуровские 
издания «Неделя» и «Русь». Сам М.О. Меньшиков впоследствии уточнял, что не при-
нимал целиком все толстовские взгляды, в частности, он не одобрял проповеди опро-
щения. Однако воззрения Л.Н. Толстого на войну не встречали у тогдашнего Мень-
шикова никакой критики. «С внешней стороны – я не веду образа жизни “толстовцев” 
(может быть, по слабости воли), никогда не “садился” на землю, хоть и вырос в 
деревне и люблю ее. Никогда не участвовал в так называемых “толстовских” ко-
лониях и совершенно не сочувствую им, среди “толстовцев” имею лишь трех-
четырех друзей, к которым привязывает меня не столько их миросозерцание, 
сколько чистая и честная их жизнь. С внутренней стороны я не во всем и не все-
гда бываю согласен не только с последователями великого писателя, но и с ним 
самим. <…> Я глубоко и неизменно уважаю нравственное стремление Л.Н. Тол-
стого, его тревожную, пророческую совесть, его убеждение в необходимости 
каждому прежде всего работать над собой. Но я не беру у него ничего чужого, 
беру свое: если некоторые идеалы у нас общие, то я чувствую, что с ними ро-
дился и они столько же мои» [10, ст. 605]. 

Нельзя сказать, чтобы этот подчеркнуто пацифистский пафос разделялся 
другими сотрудниками этих органов печати, однако тем, кому толстовский мо-
рализм в исполнении Меньшикова был не симпатичен, приходилось мириться с 
меньшиковским толстовством, поскольку автор «Писем к друзьям» оставался 
самым популярным публицистом гайдебуровского круга. В своей вышедшей без 
указания времени и места брошюре «Мой жизненный путь» сотрудник «Не-
дели», революционный народник и впоследствии марксист Владимир Поссе го-
ворил, что в редакции этого издания «… Меньшикова все не любили… Но с 
Меньшиковым приходилось считаться, так как статьи его нравились большин-
ству подписчиков “Недели”». При этом Поссе весьма иронически отзывался о 
тогдашних толстовских убеждениях Меньшикова: «Даже в бегстве зайца от пре-
следующего его волка он видел противление: Зайцу не следовало бежать, а лечь 
перед волком и, помахивая лапками, делать ему умильную рожицу: тогда волк 
бы его пощадил» [11, c. 144]11. 

                                                      
11  С критикой ультраморализма Меньшикова выступали и многие либеральные публицисты, в 

частности В.А. Гольцев: «В своей Высшей цели г. Меньшиков предлагал бороться словами даже с 



Межуев Б.В. К текстологии «Воскресных писем». …                                                                        11 

Mezhuev B.V. To the Textual Analysis of the “Sunday Letters”. …   

Разумеется, идейное столкновение убежденного пацифиста с недавним 

автором «Смысла войны» было предопределено. И это столкновение, истоки 

которого ведут к 1895 году, продолжилось в 1898 г. В очередном из своих фе-

льетонов цикла «Письма к друзьям» Меньшиков описывал свое пребывание в 

глубинке на Украине, где он мог лично наблюдать тяжелые последствия недав-

него голода. Ужасали публициста не только лица недоедающих детей, но и ве-

сти из столицы: «Но когда в краю, где все дышит таким “обильем”, я слышу 

речи философов и публицистов о том, что война вообще нужна, что она – ре-

альная школа любви к врагам, что она – не несчастье, не ошибка, а нечто освя-

щенное, – когда я слышу эти речи, то мне становится больно взглянуть в глаза 

такому слабенькому, шатающемуся от недоедания малышке, хотя бы он не 

знал, что существуют на свете философия, Испания и Америка. Десять лет та-

ких философских внушений – и нам, чего доброго, захочется воевать. <…> За-

канчивая свою плохо кормленную жизнь, этот парень с распоротым животом 

будет утешаться, что дело еще не так плохо, что он не умирает, а проходит курс 

реальной школы любви к врагам…» [13, c. 3]. Не вызывает сомнения, что в 

данном случае Меньшиков ссылался на соловьевские пассажи из «Немезиды»: 

«Злой зверь в человеке враждует со всеми и в мирное время, а для настоящего 

человека и война, раз она вызвана необходимостью, открывает поприще ис-

тинно-нравственного отношения не только к своим, но и к неприятелю, – по-

буждает не только полагать душу за други своя, но и любить врагов. Ведь за-

поведь эта обращена не к отдельным только лицам, а и к целым народам; а для 

народа враг – это другой народ, с которым он воюет. Этого именно врага и 

нужно любить. Значит, война, помимо всего прочего, есть для народов реаль-

ная школа любви к врагам». И далее в той же статье Вл. Соловьев рассуждал о 

том, что настоящие враги чувствуют уважение друг к другу, а это чувство не-

далеко от любви, причем автор «Воскресных писем» приводит в пример из-

вестные строфы Пушкина из поэмы «Полтава» о Петре Великом, поднимаю-

щим заздравный кубок за своих «учителей» – шведов [5, c. 67]. 

Известно, что Вл. Соловьев не любил, когда он подвергался критике на 

страницах того издания, регулярным сотрудником которого являлся. Это в свое 

время оттолкнуло его от «Северного Вестника», главный критик которого  

А.Л. Волынский не стеснялся ругать печатавшихся в том же журнале литерато-

ров. В 1896 году, в период временного обострения отношений с коллективом 

сотрудников журнала «Вопросы философии и психологии», вызванного публи-

кацией одной жесткой критической рецензии Ю.И. Айхенвальда, Вл. Соловьев 

                                                      
заклятым врагом. Что делать, если враг не захочет вас слушать?  <…> Это немножко смешно и 

весьма трогательно, но с нравственно-общественной точки зрения никуда не годится. <…> Если, 

как говорит г. Меньшиков, величайшее общественное зло всегда состояло в насилии человека над 

человеком, то не лежат ли на нас нравственные обязанности противиться насилию не одними 

только словами и рыданиями? Допуская совершиться насилию, мы создаем в мире новое зло, ко-

торого не было бы, если бы мы парализовали его при возникновении» [12, с. 159]. 



12                                                                                Соловьёвские исследования. 2025. Выпуск 4(88) 

                                    Solovyov Studies. 2025. Issue 4(88) 

писал Николаю Гроту: «… укажите мне (за исключением «Северного Вестника», 

известного своими аномалиями) другой какой-нибудь журнал – русский или ев-

ропейский, который печатал на своих страницах насмешливые редакционные 

отзывы об изданиях своих собственных постоянных сотрудников» [14, с. 101]. 

Разумеется, Вл. Соловьев был крайне задет резким выпадом Меньшикова. Од-

нако вместе с тем он вынужден был признать, что ранее, как раз в упоминав-

шейся уже статье «Россия через сто лет», он и сам привел в полемическом ключе 

(хотя и без ненужной резкости) имя самого Меньшикова, отозвавшись на его 

вышедшую в 1898 году работу «Думы о счастье»12.  В этом сочинении, следуя 

опять же толстовскому народничеству, Меньшиков доказывал, что по-настоя-

щему счастливым может быть только простой человек, живущий на природе, в 

деревне и занятый физическим трудом. В том варианте текста, который был по-

мещен в приложении к отдельному изданию «Трех разговоров», а затем по-

явился в корпусе «Воскресных писем» Собрания сочинений, прямая ссылка на 

Меньшикова отсутствует. Данный пассаж, согласно последней авторской воле, 

звучит так: «Некоторые утверждают, что всех счастливее так называемый 

“народ” или “мужик”. И правда, что мужик обладает некоторыми важными усло-

виями истинного счастья; но две особенности мужичьего состояния портят все 

дело и мешают самым лучшим возможностям перейти хотя бы в посредствен-

ную действительность. Во-первых, мужик подвержен стихийным бедствиям, от 

которых ограждены прочие классы населения (за исключением только гаванских 

чиновников), а во-вторых, он, будучи, по собственному сознанию, глуп, чрез-

мерно огорчается своими невзгодами и впадает в уныние вместо того, чтобы – 

по альтруистическому указанию знаменитого дьяка у Толстого (Алексея) – нахо-

дить свое удовлетворение в благосостоянии других» [5, c. 71]. Между тем в пер-

вой (газетной) редакции Вл. Соловьев дал понять, что одним из этих не поиме-

нованных «некоторых», как бы завидующих мужицкому «счастью» людей был 

его коллега по работе в «Руси»: «Некоторые утверждают, что мужик обладает 

некоторыми важными условиями истинного счастья (о чем много хорошо ска-

зано в книге М.О. Меньшикова) …». Далее следует та же серия иронических 

контраргументов, которая сохранилась в окончательной редакции. 

Нельзя исключать, что конфликт между Меньшиковым и Вл. Соловьевым 

вылился в более серьезную ссору, которая могла бы привести к выходу фило-

софа из состава постоянных сотрудников издания. Косвенный намек на подоб-

ный конфликт можно найти в поминальном очерке Меньшикова о  

Вл. Соловьеве, который появился в «Неделе» (единственной сохранившейся га-

зете В.П. Гайдебурова после закрытия «Руси» цензурой в декабре 1898 года) в 

№ 33 за 13 августа 1900 года (впоследствии, в 1906 году, автор переиздал свой 

отклик во втором томе своих «Критических очерков»): «Последнею враждою 

этого очень доброго человека был Л.Н. Толстой, враждою тем более острой, что 

                                                      
12 Меньшиков М.О. Думы о счастье. СПб.: тип. М. Меркушева, 1898. 176 с.  [15]. 



Межуев Б.В. К текстологии «Воскресных писем». …                                                                        13 

Mezhuev B.V. To the Textual Analysis of the “Sunday Letters”. …   

она была односторонняя. В этой вражде, как мне кажется, Вл. Соловьев отдал 

свою дань слабости человеческой13 – и я не стану говорить о ней. Скажу только, 

что и в этой вражде он дал случай подивиться его характеру, его уступчивости и 

доброте. После одного бурного объяснения, когда ожидался полный разрыв его 

с одним из друзей, последовали объятия и поцелуи, и примирение стало возмож-

ным. С Влад. Соловьевым самые жгучие враги его вновь сходились, когда 

хотели, и он снова делал для них все, что мог, и если снова становились его 

врагами – он прощал и это» [17, с. 496]. Думаю, что речь могла идти как раз 

о Василии Павловиче Гайдебурове, издателе «Руси» и «Недели», и о возможном 

конфликте с ним Вл. Соловьева, возникшем именно по причине жестких напа-

док М.О. Меньшикова. 

В упомянутом мемуарном очерке М.О. Меньшикова есть и другой любопыт-

ный момент. Меньшиков описывает один вечер в Царском Селе, где он проживал в 

выходные дни, когда Вл. Соловьев зашел к нему, чтобы пойти вместе погулять. 

«Все располагало к миру, – пишет публицист, – но вдруг разговор коснулся острой 

темы – об абсолютном зле. Неосторожно я вступил в спор, пробовал объяснить, что 

если зло абсолютно, как добро, что если так называемый дьявол столь же могуще-

ственен, как и Благая сила, то выходит двубожие и бессмыслица. Владимир Серге-

евич не уступал ни йоты, и я почувствовал, что ему больно. Я смолк, он заметил это 

и поблагодарил замечанием, что спор наш – в этот чудесный вечер над озером 

напомнил “ему его молодость и заставил помолодеть”» [17, с. 493].  Разговор этот 

не может не вызвать в памяти известные строки, которыми открывается предисло-

вие к «Трем разговорам»: «Есть ли зло только естественный недостаток, несовер-

шенство, само собой исчезающее с ростом добра, или оно есть действительная сила, 

посредством соблазнов владеющая нашим миром, так что для успешной борьбы с 

нею нужно иметь точку опоры в ином порядке бытия?» [2, c. 83]. Слово «соблазны», 

употребленное в этой фразе, рифмуется с третьим из приведенных в приложении к 

«Трем разговорам» Воскресных писем – «О соблазнах», в котором, как нам пред-

ставляется, также содержится косвенная полемика с толстовскими взглядами  

М.О. Меньшикова. 

Итак, в трех из четырех первых текстов приложений – статьях «Немезида», 

«Россия через сто лет» и «О соблазнах» – можно разглядеть следы полемики, 

которая велась внутри редакций гайдебуровских изданий и время от времени 

выплескивалась на их страницах. Сторонами этой полемики были Вл. Соловьев 

                                                      
13 Л.Е. Оболенский в некрологе Вл. Соловьеву со ссылкой именно на Меньшикова объяснял 

враждебность философа Л.Н. Толстому чисто психологическими мотивами: «Соловьеву было 

свойственно болезненное честолюбие. Этим объясняется многими его жесточайшая вражда к 

Л.Н. Толстому. Так между прочим думает и Меньшиков, находившийся долго в весьма близком 

общении с Соловьевым и разошедшийся с ним весьма грубо обличением этой стороны отноше-

ния нашего философа к великому романисту. Меньшиков полагает, что тут было нечто вроде 

конкуренции одной крупной духовной силы к другой, еще более могучей и действительно гени-

альной…»  [16, с. 22]. 



14                                                                                Соловьёвские исследования. 2025. Выпуск 4(88) 

                                    Solovyov Studies. 2025. Issue 4(88) 

и М.О. Меньшиков, а некоторой общепримиряющей точкой равновесия – сам 

В.П. Гайдебуров. После публикации в журнале «Книжки “Недели”» последнего, 

третьего разговора из цикла «Под пальмами» Меньшиков решился открыто вы-

разить свой протест против более чем острой соловьевской критики воззрений 

Л.Н. Толстого. Вначале он это сделал внутри редакции, попытавшись воспроти-

виться выходу в свет третьего диалога. Об этом инциденте Меньшиков писал  

в своем письме автору «Воскресения» 22 января 1900 года: «В “Книжках Недели” 

печатаются статьи Вл. Соловьева, направленные против вас. Третья, набранная 

на днях, статья написана с таким глумлением и с таким извращением Ваших 

взглядов, что я должен был отказаться от работы в “Неделе”. На чтение этой 

статьи в корректуре я был приглашен, и тут высказал я Соловьеву и Гайдебурову 

много неприятного» [18, c. 437]14. 6 февраля этот конфликт отразился в непри-

вычном обмене мнениями в газете по поводу соловьевского текста между основным 

критиком «Недели» и ее издателем. Меньшиков завершил свои очередные отклики 

недвусмысленным отречением от неприятной для него публикации: «Мне прихо-

дится – в связи с нападками на гр. Л.Н. Толстого – выразить кстати свою безуслов-

ную несолидарность с напечатанною в последней “Книжке Недели” сатирою на 

нравственное учение этого великого писателя. Я разумею диалоги Вл. Соловьева – 

“Под пальмами”, и особенно последний, третий. Я вообще не сторонник взглядов 

Владимира Сергеевича, но ценю многие стороны его личности и таланта. <…> Что 

бы Вл.С. ни писал, он неизменно полемизирует с ненавистными ему взглядами Л.Н., 

который никогда с ним печатно не спорил. Если бы Вл.С. Соловьев был только про-

тивником “учения Толстого”, это было бы вполне естественно, – пришлось бы при-

знать, что это просто две слишком различные силы, две отрицательные друг к 

другу натуры. Огонь и вода, тепло и холод имеют одинаковые права нас суще-

ствование. Если бы Вл.С. предпринял серьезное критическое исследование идей 

гр. Л.Н., то это было бы вполне понятно; можно бы соглашаться с ним или нет, 

но не приходилось бы испытывать чувство неловкости, как при разговоре, при-

нимающем недолжный тон. Вл.С. в последнем диалоге выдвигает богословский 

догмат о телесном воскресении Христа, догмат, составляющий центральный 

пункт его миросозерцания. Казалось бы, уже из уважения к столь важному пред-

мету ему следовало бы отстаивать его не иначе, как с серьезным спокойствием. 

К сожалению, Вл.С. в своей полемике почему-то предпочел полусерьезный жанр, 

очень смахивающий на карикатуру. Диалоги г. Соловьева, конечно, несравненно 

выше романа “Понедельник” графа Худого15, но манера вывести “князя”, – хотя 

и без имени, но говорящего языком Толстого, его формулами и даже прямо ци-

татами из его сочинений, манера выставить своего противника ограниченным 

                                                      
14 Письмо приведено в комментариях к Полному собранию сочинений Л.Н. Толстого без ссылки 

на архивный источник: Толстой Л.Н. Письмо к И.М. Трегубову 3 августа 1900 г. <прим. cост.> // 

Толстой Л.Н. ПСС. Т. 72. Письма. 1899–1900 гг. М.; Л.: Гос. изд-во худож. лит., 1933 [18, с. 437]. 
15 Пародия Д.А. Богемского на роман Л.Н. Толстого «Воскресение». 



Межуев Б.В. К текстологии «Воскресных писем». …                                                                        15 

Mezhuev B.V. To the Textual Analysis of the “Sunday Letters”. …   

человеком, навязать ему “похожие”, но не всегда подлинные взгляды и глу-

миться над ними, причем все это проделывается от имени какого-то “генерала”, 

“политика”, “дамы”, прикрывающих автора, – это манера, как хотите, не из луч-

ших. Единственный наш великий писатель заслуживал бы иного к себе отноше-

ния – даже своих врагов» [19, ст. 218]. 

На это заявление последовал комментарий от редакции, в котором содер-

жался прямой ответ Вл. Соловьева на критику М.О. Меньшикова, а также прими-

рительное заключение В.П. Гайдебурова: «Вл.С. Соловьев просит нас заявить, что 

все собеседники в трех его разговорах суть лица вымышленные, лицу князя – мо-

лодого человека, живущего заграницей, не придано автором ни одной черты 

личного сходства с графом Л.Н. Толстым, последователь гр. Толстого, каким 

представлен князь, по необходимости должен высказывать мысли, “похожие” 

на мысли этого писателя и говорит иногда его словами (в данном случае они 

взяты из его сочинения, напечатанного в России), литературная форма диалога 

по существу своему требует, чтобы говорили именно выведенные в нем лица, 

разбор некоторых принципиальных взглядов, принадлежащих, между прочим, 

и гр. Л.Н. Толстому, автор признает своею прямою обязанностью, исполненной 

им в той форме, которая казалась ему наиболее целесообразною. С своей стороны, 

заметим, что в диалогах “Под пальмами” мы меньше всего склонны видеть какую-

либо “сатиру”, а тем менее – “глумление”, хотя прирожденный юмор нашего зна-

менитого философа и играет в них некоторую роль, – и что на наш взгляд, под 

легкою формой разговора в них скрывается весьма значительное, глубокое содер-

жание. Не находим мы в них и ничего направленного лично против нам всем до-

рогого графа Л.Н. Толстого, – но лишь против некоторых распространяемых и 

разделяемых им воззрений. А такой choc des opinions неизбежен для всех самосто-

ятельных умов» [19, ст. 218–219]. 

Вероятно, конфликт двух ведущих публицистов гайдебуровского круга и 

в этот раз удалось замять16, однако выход в свет отдельной книги «Трех разгово-

ров» со специально отобранными Воскресными письмами – при снятой фамилии 

М.О. Меньшикова в одном из них – позволяет сделать вывод, что философ ре-

шил продолжить в окончательном выпуске «Трех разговоров» свой спор с тол-

стовским народничеством и, в том числе, с одним из наиболее заметных после-

дователей этого течения в русской печати. При этом философ не хотел прямо 

обозначать объекта своей полемики, называть имя ближайшего сотрудника 

близкой самому Вл. Соловьеву издательской группы, при этом еще и терпящей 

                                                      
16Известен отклик А.П. Чехова на заявление М.О. Меньшикова, содержавшийся в письме к послед-

нему из Ялты от 20 февраля 1900 г.: «Что касается Вл<адимира> Соловьева, то мне не хочется 

согласиться с Вами. Правда, Лев Толстой – большой человек, но что же делать, если Вл<адимир> 

Соловьев верует в телесное воскресение, в европ<ейскую> культуру? Тон “Трех пальм” может не 

нравиться, но ведь “это дело вкуса” – могут сказать» (цит. по: Антон Чехов и его критик Михаил 

Меньшиков. М.: Русский путь, 2005 [20, c. 140–141]). 



16                                                                                Соловьёвские исследования. 2025. Выпуск 4(88) 

                                    Solovyov Studies. 2025. Issue 4(88) 

бедствия по цензурным и финансовым причинам («Неделя» закрылась из-за цен-

зурных проблем в следующем – 1901 – году, уже после смерти Вл. Соловьева). 

Меньшиковский и в целом гайдебуровский пласт «Трех разговоров» требует 

дальнейшей детализации и уточнения, однако уже сейчас ясно, что при внима-

тельном исследовании третьего периода творчества русского философа обойти 

его невозможно. 

 

Неопубликованные и несобранные письма 

 

В архивном фонде Вл. Соловьева в ОР РНБ сохранилось неопубликован-

ное, очевидно, по цензурным причинам письмо под названием «Государствен-

ная церковь». В рукописи оно стоит под знаком III и содержит ссылку на пред-

шествующее письмо о признаках «пробуждения совести» в русском обществе. 

Письмо, вероятно, должно было появиться газете «Русь» в воскресенье 2 фев-

раля 1897 года, однако было снято с публикации, что вызвало временный пере-

рыв в выходе писем (следующее, обозначенное в газете знаком III, вышло в свет 

только 16 февраля).  

В публикуемом здесь впервые тексте Вл. Соловьев очень осторожно, 

практически избегая критики государственно-церковного устройства в России, 

тем не менее указывал на отличие «христианской государственности» в пра-

вильном смысле этого слова от того, что существовало в Средние века и на заре 

Нового времени. Вл. Соловьев завершал это письмо указанием на высокую 

миссию России – воплотить мечту о «правильной» христианской империи. Он 

отмечал, что «кроме этих извращенных, ложных видов, которые мы указали, 

есть у государственной церкви и у христианского государства иной, истинный 

смысл. Понять, принять и осуществить его казалось будто издавна высшим 

предназначением России. К несчастию, доныне этот правый смысл загражден 

в нашем общественном сознании различными историческими осложнениями, 

запутан невольными заблуждениями, намеренными софизмами. Попробуем в 

следующем письме освободить и распутать его»17. Однако, поскольку этот 

текст был отклонен (по всей вероятности, редактором газеты В.С. Драгомирец-

ким, опасавшимся цензурных кар), в последующих письмах философ вынуж-

ден был «распутывать» уже другие темы: печать молчания, наложенная цензу-

рой, стала причиной того, что весной 1897 года Вл. Соловьев фактически отка-

зался от публичного спора с ген. А.А. Киреевым, упрекавшим философа за про-

поведь унии с католицизмом. 

Приведем это письмо полностью18: 

 
 

                                                      
17 См.: Соловьев Вл.С. Воскресные письма. III. Государственная церковь // ОР РНБ. Ф. 718. № 5. 

Л. 4–5.  
18 Там же. 5 лл. 



Межуев Б.В. К текстологии «Воскресных писем». …                                                                        17 

Mezhuev B.V. To the Textual Analysis of the “Sunday Letters”. …   

Государственная церковь 

 
Роковые тучи, надвигающиеся на нас с юга и с востока, требуют от России, 

воплощенной в своем государстве, прежде всего нравственной свободы и бодрости 
духа, которые даются спокойной совестью. Я указывал на некоторые добрые при-
знаки пробуждающейся совести в нашем обществе. Но есть ли у нас ясное и отчет-
ливое сознание о том, чего по совести должно неизменно держаться во всех суще-
ственных отношениях собирательной жизни? 

Для России как христианской империи первостепенную важность имеет во-
прос об отношении церкви и государства. Провидение, действующее через историю, 
теснейшим образом связало у нас эти два учреждения, так что государство полу-
чило некоторый священный характер, а церковь стала государственною. 

Эта тесная, органическая связь есть не вопрос, а факт, без внимания к которому 
нельзя ничего уяснить себе в нашей истории и ничего предвидеть в нашей будущ-
ности. 

Сама государственная церковь не вопрос, а факт; вопрос только в том, как 
должно понимать этот факт, в каком смысле должно его охранять и содействовать 
его упрочению и развитию. 

Вообще под государственною церковью разумеются весьма различные вещи. 
Во-первых, так называется церковь, созданная государственною властью; такова в 
полной мере английская established Church (установленная церковь), которая не 
только в своем практическом устройстве, но и в своих отличительных догматах  
(39 артикулов) есть произведение королевской воли Генриха VIII, Эдуарда VI и 
Елизаветы. К тому же типу принадлежат и многие другие протестантские церкви, 
основанные с помощью местных государей, которым и предоставлено решающее 
значение в религиозных вопросах согласно принципу cujus regio, ejus religio (чья 
страна, того и религия). 

Русская церковь не есть государственная церковь в этом смысле. Не только 
она не создана государством, но скорее можно сказать напротив, что государство 
создано ею. Разве в XIV веке Великие князья московские могли бы с таким успехом 
выступить в роли собирателей русской земли, если бы не то религиозно-нравствен-
ное значение, которое сообщили им святители Петр и Алексий и смиренный игумен 
Сергий. Они настоящие основатели московского государства, а восстановителем 
его после погромов смутного времени должен быть признан опять-таки носитель 
духовного авторитета, царский отец, патриарх Филарет.  

В другом смысле государственной церковью называлась такая, к которой неза-
висимо от вопроса о ее происхождении и управлении, обязаны принадлежать все 
подданные данного государства. Такое значение для всех стран западной Европы 
имела в Средние века церковь римско-католическая. Отказываться от принадлеж-
ности к ней для христиан было не только величайшим грехом против Бога, но и 
величайшим преступлением против государства, подлежавшим по крайней мере 
смертной казни. Еретики истреблялись безусловно, существование евреев в като-
лических странах, хоть допускалось фактически, но лишь как прискорбная анома-
лия, что и на практике выражалось в узаконенных притеснениях, в беспрестанных 
преследованиях и нередких избиениях. С полною последовательностью идея госу-
дарственного католичества была проведена Испанией, упразднившей и фактически 



18                                                                                Соловьёвские исследования. 2025. Выпуск 4(88) 

                                    Solovyov Studies. 2025. Issue 4(88) 

(истреблением мавров, евреев и протестантов) все некатолическое в пределах коро-
левства. Тою же идеей была внушена во Франции отмена Нантского эдикта и из-
гнание гугенотов. В настоящее время римско-католическая церковь нигде не имеет 
значения государственной. 

Что касается до русской церкви, то она никогда не была государственною в 
этом исключительном смысле: с самого начала иноверцы свободно входили в се-
мью народов России, а в настоящее время они составляют почти треть всего насе-
ления империи.  

Два указанных значения, которые государственная церковь получила в като-
лическом и протестантском мире имеют то общее между собою, что превращают 
религию в дело внешнего принуждения, отождествляя подданство известному гос-
ударству с принадлежностью к известному вероисповеданию, принятому и исклю-
чительно утверждаемому этим государством. При всем различии католичества и 
протестантства по существу, когда он усвоили себе характер государственной 
церкви, они действовали совершенно одинаковым образом: как поступали испан-
ские короли с евреями и мусульманами, или они же и французские – с протестан-
тами, точно так же английские короли поступали с католиками. Возмутительная для 
совести и разума нелепость, более всех других причин подорвавшая авторитет ре-
лигии в глазах «малых сих»: то самое что в одной стране объявлялось во имя Бо-
жьей воли безусловным долгом всякого человека – то же самое в соседней стране 
во имя той же воли Божией признавалось худшим из представлений и каралось чу-
довищными казнями. 

Эти безобразные злоупотребления идеей государственной церкви, или что то 
же в сущности – христианского государства, побуждают большинство мыслящих 
людей вовсе от нее отказаться, как от пережитого, недоброй памяти, суеверия. Но 
кроме этих извращенных, ложных взглядов, которые мы указали, есть у государ-
ственной церкви и у христианского государства иной, истинный смысл. Понять, 
принять и осуществить его казалось будто бы издавна высшим предназначением 
России. К несчастию доныне этот правый смысл загражден в нашем общественном 
сознании различными историческими осложнениями, запутан невольными заблуж-
дениями и намеренными софизмами. 

Попробуем в следующем письме освободить и распутать его. 
 

   Владимир Соловьев 

 

*** 

Вопреки утверждению составителя первого собрания сочинений Г.А. Ра-

чинского, XXII «Воскресное письмо» от 2(14) августа 1898 года под названием 

«Духовное состояние русского народа» было отнюдь не последним. Известно, 

что философ написал вторую часть этого письма, но оно было отвергнуто цен-

зурой. Тем не менее сразу после смерти философа, в августе 1900 года, это 

письмо было опубликовано в журнале «Вестник всемирной истории»19. Мы его 

также воспроизведем здесь полностью: 

                                                      
19 Запоздалое «Воскресное письмо» В.С. Соловьева. Сообщ. М.В. Головинского (XII. Из архива 

литературного и исторического) // Вестник всемирной истории. Ежемесячный журнал историче-

ской литературы и искусства. 1900, Август. № 9. II паг. С. 203–208 [21]. 



Межуев Б.В. К текстологии «Воскресных писем». …                                                                        19 

Mezhuev B.V. To the Textual Analysis of the “Sunday Letters”. …   

Духовное состояние русского народа* 
 

В отделе Утверждение веры и благочестия, в главе Положение православия в 

холмско-варшавской епархии всеподданнейший отчет сообщает, что между предан-

ными православию прихожанами не мало таких, которые не ставят большой раз-

ницы между «костелом» и церковью и, почитая православные праздники, в то же 

время празднуют и католические, оправдываясь тем, что «греха никакого мне не 

будет, если я вместе с православными обычаями соблюдаю и другие христианские». 

Находя это грустным, отчет продолжает: «Но особенно грустное явление в цер-

ковно-революционной жизни холмско-варшавской епархии, сопровождающееся 

крайним вредом для положения православия в этом крае, – это упорное отчуждение 

от православной церкви весьма значительной части бывших греко-униатов и стрем-

ление ее к переходу в католицизм. По имеющемся в местном епархиальном управ-

лении статистическим сведениям, число упорствующих в 1895 году простиралось 

до 73, 175 душ. Вся эта масса коснеющих в униатских и католических заблуждениях 

или остается вне всякого попечения церкви, не исполняя никаких таинств и духов-

ных треб, или тайно совершает таковые в заграничных и местных костелах. Все 

упорствующие из года в год живут надеждою, что рано или поздно им будет дозво-

лено перейти в католицизм» (стр. 154). Далее, в отчете православные, католики и 

упорствующие ставятся в один ряд, как бы три особые религии, при чем говорится 

о нерасположении упорствующих к православию и об уклонении некоторых из них 

от всякого общения с православными. Ясно, таким образом, что дело идет о людях, 

не принадлежащих и не желающих принадлежать к православию; но администра-

тивным актом 1875 г. эти люди объявлены воссоединенными к православию и, как 

подтверждено недавно изданными синодскими правилами, все они в силу этого 

акта должны почитаться православными. 

Существуют два противоположные понятия о вероисповедании. По одному, 

согласному с прямым значением слова, вероисповедание определяется верою того 

человека, который к нему принадлежит, следовательно, некоторым внутренним 

душевным его расположением. Если эта вера наследственная – «вера отцов», то 

все-таки необходимо ее усвоение и утверждение личным сознанием, сам человек, 

его собственный образ мыслей и чувств должен участвовать в том неприкосно-

венном духовном наследии, которое дано ему вместе с другими, как вера отцов. 

По другому понятию, еще господствующему в некоторых странах, всякая религия, 

всякое вероисповедание есть прежде всего и главным образом внешний факт 

гражданского и государственного порядка, которым, хотя и не исключается лич-

ная вера, однако и не требуется непременно; вера не считается здесь существен-

ным и необходимым основанием и определяющим началом вероисповедания.  

С этой точки зрения вероисповедание не есть исповедание того, во что кто верит, 

а есть внешнее общественное состояние, в роде сословия, звания, класса. Принад-

лежать к такому-то вероисповеданию значит быть причисленным к такой-то об-

щественной группе по воле государства, от которого всецело зависит: или при-

числить человека к той религиозной группе, к которой он действительно принад-

лежит по своей собственной вере, или, – если такая группа не признана государ-

ством – причислить ее верующих к вредным членам общества с ограничением их 

                                                      
* См. начало XXII «Воскр. Письма» «Русь» 1898. (Прим. журн.) 



20                                                                                Соловьёвские исследования. 2025. Выпуск 4(88) 

                                    Solovyov Studies. 2025. Issue 4(88) 

прав, или, наконец, переводить человека безотносительно к его собственной вере 

из одной признанной государством религиозной группы в другую, по тем или дру-

гим государственным соображениям и на тех или других внешних основаниях, 

подлежащих административному расследованию. Отсюда происходит то, что 

люди не только не верящие в православие, как истинную религию, но и показы-

вающие к тому крайнее нерасположение, могут, тем не менее, обязательно «по-

читаться» православными со всеми последствиями такого положения. Этим-же 

объясняется непонятное на первый взгляд явление вредной секты «упорствую-

щих», – упорствующих в своем исповедании католичества, то есть религии, поль-

зующейся не только признанием, но в известном смысле покровительством госу-

дарства. Но одно дело для государства признавать католическую религию и дру-

гое дело признавать за человеком право по собственной вере и совести принадле-

жать к той или иной из религий, хотя бы терпимых и покровительствуемых госу-

дарством. Безусловного признания такого права за человеком не существует там, 

где государство оставляет за собою право причислять тех или других людей к той 

или другой религии, независимо от внутреннего их расположения. Как можно 

было, не спрашивая согласия человека, отдавать или «сдавать» его в солдаты, так 

точно без его воли и вопреки ей можно «сдавать его в православные». С внешней 

государственной точки зрения, огромная разница между этими двумя положени-

ями вовсе нечувствительна. И как для непокорного солдата существует дисципли-

нарный батальон, отнимающий у него известные служебные права, так для веру-

ющего, сопротивляющегося своему зачислению в «православные», полагается 

разряд «упорствующих», лишающий его религиозных прав на таинства и духов-

ные требы. Как нерасположение человека к военной службе не освобождает его 

от обязанности быть солдатом по требованию государства, так даже «крайнее не-

расположение» к православию не освобождает человека от необходимости «по-

читаться православным» в силу административного акта. 

В «униатском деле» столкнулись не две какие-нибудь религии, а два понимания 

религии вообще: с одной стороны – как основанной на внутренних актах веры самого 

человека, а с другой – как определяемой внешними интересами и актами государствен-

ного управления, имеющими здесь силу помимо участия и согласия самих верующих. 

Мы имеем тут лишь более ясный и простой случай того самого отношения, которое 

выразилось и в нашем средне-русском расколе старообрядчества: ведь и его зло, с точки 

зрения государственной, заключается окончательно не в тех или других верованиях и 

мнениях, а лишь в упорном отстаивании своего права исповедовать свою собственную, 

а не предписанную извне религию. Значит «упорствующие» представляют явление все-

российское, а не западно-русское только. 
 

* * * 
 

В епархиальной статистике число упорствующих униатов превышает 73 000, 

но в действительности их, конечно, больше, так как в эту статистику могли по-

пасть лишь те, которые выразили свое «крайнее упорство» в каких-нибудь откры-

тых действиях. На стр. 207 отчета мы находим статистические данные об упор-

ствующих старообрядцах в 27 епархиях с наибольшим числом раскольников:  

в этих только епархиях сумма их составляет миллион двести семьдесят четыре 

тысячи слишком. Вероятно, случайно пропущена московская епархия, где в одной 



Межуев Б.В. К текстологии «Воскресных писем». …                                                                        21 

Mezhuev B.V. To the Textual Analysis of the “Sunday Letters”. …   

Москве поповцев австрийского сословия, по имеющимся у меня сведениям из 

компетентного источника, более двадцати пяти тысяч, а в губернии есть обшир-

ный и густонаселенный район, – так наз. Гуслицы, – наполненный раскольниками. 

Пропущен также и Петербург с окрестностями, где число их довольно значи-

тельно. И для перечисленных в отчете 27 епархий действительная цифра «упор-

ствующих» старообрядцев, конечно, выше официальной. Если принять это в со-

ображение, и затем присоединить число раскольников московских, петербург-

ских и еще из 35 непоименованных в отчете епархий, а также минимальное пред-

положительное число независимых от старообрядчества последователей рацио-

налистического и мистических толков – штунды, молокан, хлыстовщины и т.д., 

то без ошибки можно положить в три миллиона общее число всех русских людей, 

заблуждающихся во многих других отношениях, но упорно отстаивающих ту ос-

новную и непреложную истину, что человек сам должен знать, во что он верит 

или к какому вероисповеданию принадлежит, что это есть только дело его совести 

и больше ничье. 

Глубочайшая, коренная аномалия нашей действительности состоит в том, что 

сознание этой истины, – без которой нет жизни духовной для человека, как и для 

народа, – не усвоено еще Россией, как государственным целым, и что исповедание 

своей веры словом и делом, нравственно-обязательное для всякого человека, явля-

ется у нас опасным и даже известным «упорством». 

В этом наша главная беда и тайная причина прочих бед; потому что пришло 

время для нашего духовного делания, а мы связаны борьбою с упорствующими вме-

сто того, чтобы пользоваться их духовной энергией для общего дела. Всякий истори-

ческий день имеет свою заботу, свою главную неотложную задачу. Вчерашний день 

нашей истории должно было это более явное и простое дело. Но раз оно совершилось, 

тем самым пришла пора для другого, более глубокого и важного освобождения Рос-

сии от ее духовного, религиозного закрепощения и в этом задача нынешнего истори-

ческого дня для нас. Как и когда она будет исполнена, мы не знаем, но мы знаем и 

знаем верно, что без ее исполнения Россия не может быть здорова ни телом, ни духом. 

Чувство нравственной необходимости, чувство исполненного долга стоит между 

нами и нашей всемирно-историческою будущностью, – то есть тем высшим призва-

нием духовного собирания всей земли, которое стало бы нашей будущностью, если 

бы только совесть наша была чиста перед Богом. А теперь как может действовать 

народный дух, связанный междуусобной злобой и обидой? Не обидою гражданско-

экономическою, которую можно забыть во имя патриотизма, как забывалась она в  

1812 году, – можно ее забыть, потому что она касается того, что принадлежит человеку, 

а не того, что есть он сам, – не души, не веры и не совести. Верою и совестью пожерт-

вовать ради чего-бы то ни было – значит потерять свое человеческое достоинство. 

Обида религиозная не может и не должна быть забыта – она должна быть прекращена, 

направлена, заглажена. Требует этого наша совесть и давно уже наступивший – после 

освобождения крестьян – нынешний исторический день. Вот уже более тридцати лет 

мы не делаем шага, чтобы исполнить главное, необходимое внутреннее условие нашего 

исторического призвания, – и вот почему и внешнее нам не дается, вот почему мы не 

могли войти в открытый перед нами Царьград, вот почему силы земли иссякают, и ото-

всюду беда и угроза. И еще слава Богу, что так. Совсем погиб и оставлен Богом тот 



22                                                                                Соловьёвские исследования. 2025. Выпуск 4(88) 

                                    Solovyov Studies. 2025. Issue 4(88) 

народ, которому уснувшая совесть не мешает благоденствовать и ликовать при неис-

полненной правде. Больна Россия и духом, и телом, но пока в одних ее сынах страда-

ния не истребили упорствующей веры, а в других есть любовь к страдающим, есть и 

надежда, что грех и болезнь народа не к смерти, а к славе Божией. 
 

Как и в предшествующем XXII письме, философ обсуждает в своем тексте 

опубликованный в 1898 году «Всеподданнейший отчет обер-прокурора Святей-

шего Синода К. Победоносцева по ведомству православного исповедания за 

1894 и 1895 годы» (СПб.: Синодальная типография, 1898), в котором, в частно-

сти, содержался приводимый в XXIII письме рассказ о положении дел с греко-

униатским населением Польши и Восточной Украины, отказывающимся при-

числять себя к православному вероисповеданию. 

Вернемся к публикации в «Вестнике Всемирной истории». Она сопровож-

далась коротким предуведомлением публикатора – редактора журнала  

М.В. Головинского: 
 

Печатаемое ниже письмо столь преждевременно умершего В.С. Соловьева 

было передано в редакцию газеты «Русь» в 1898 году, но не могло быть помещено 

своевременно в этой, вскоре прекращенной (в декабре того же года) по распоряже-

нию цензуры, газете. Утратив свою злободневность, это письмо несомненно сохра-

нило интерес по глубине высказанных в нем взглядов. Пользуясь разрешением по-

койного «когда-нибудь» напечатать это письмо, мы помещаем здесь целиком его 

драгоценные строки, думая, что извлечением из-под спуда слов одного из предста-

вителей гималаев человеческой мысли, с которым, может быть, и можно было ино-

гда не соглашаться, но которого нельзя было не уважать, мы оказываем посильную 

с нашей стороны «поминку» великому угасшему светильнику духа. 

 

Имя М.В. Головинского как публикатора XXIII соловьевского «Воскрес-

ного письма», возможно, явилось причиной того, что этот документ, который, 

скорее всего, был известен составителям первого собрания сочинений философа, 

не был включен в его состав. Матвей Васильевич Головинский, несомненно, 

одна из самых скандальных, равно как и самых загадочных фигур русской пуб-

лицистики XIX–XX веков. В рамках нашей задачи нет возможности осветить 

всю историю жизни этого более чем странного человека, ставшего героем таких 

авантюрных романов, как «Бестселлер» Ю.П. Давыдова и «Пражское кладбище» 

У. Эко. Мы не можем ни подтвердить, ни опровергнуть остро дебатируемую 

«полицейскую» версию происхождения «Протоколов Сионских мудрецов», со-

гласно которой этот документ был написан по заказу лидера Заграничной аген-

туры Департамента полиции МВД П.И. Рачковского, его агентом М.В. Головин-

ским, причем как раз чуть ли не в тот самый 1900 год, когда он извлек из своего 

архива «Воскресное письмо» Вл. Соловьева. Для нашей темы достаточно знать, 

что М.В. Головинский действительно являлся (или, точнее, числился) редакто-

ром «Руси» в 1897–1898 годах и что он, как считали многие современники, в 



Межуев Б.В. К текстологии «Воскресных писем». …                                                                        23 

Mezhuev B.V. To the Textual Analysis of the “Sunday Letters”. …   

частности В.Г. Короленко, был поставлен на эту должность почему-то доверяв-

шим ему цензором М.П. Соловьевым.  После закрытия газеты он какое-то время 

редактировал петербургскую газету «Северный курьер», но в 1900 году стал ак-

тивно сотрудничать – и в качестве редактора, и в качестве постоянного автора – 

в «Вестнике всемирной истории», который под его неформальным руководством 

стал одним из типичных легально марксистских изданий того времени. Затем у 

М.В. Головинского, который, помимо журналистских дел, был еще и присяж-

ным поверенным, равно как и медиком и много кем еще, возникла некая скан-

дальная история со взятием чужих денег (от вдовы купца А.Н. Петухова), и он 

публично в феврале 1902 года – через газету «Новое время» – сообщил о своем 

уходе из журнала и отъезде из Санкт-Петербурга. Журнал под руководством из-

дателя С.С. Сухонина выходил еще несколько лет, в том числе под названием 

«Всемирный вестник», но история с публикацией «забытого» «Воскресного 

письма» Вл. Соловьева никогда более не поднималась на его страницах20. 

Какой бы сомнительной ни была репутация М.В. Головинского, в аутен-

тичности опубликованного им документа нет никаких оснований сомневаться. 

Все последующие публикации «Воскресных писем» должны в обязательном по-

рядке включать в себя XXIII письмо, увидевшее свет в «Вестнике всемирной ис-

тории». Аутентичность этого документа подтверждается существованием  

XXIV письма (вероятно, автор сознательно давал понять, что одно письмо не 

смогло найти места на страницах газеты по не зависящим от автора причинам), 

которое, в отличие от письма XXIII, было опубликовано на страницах «Руси»: 

оно появилось в газете 4(16) октября 1898 года за подписью «Владимир Соло-

вьев» в № 99 за 1898 год21. Приведем это письмо полностью: 

 
Воскресные письма 

 

XXIV 

 

О комарах и верблюдах. (Разговор с дамой) 

– Ну, что-то вы скажете от ковенском деле? 

– Почему вы о нем вспомнили? 

– Как вспомнила? 

– Да, ведь, вы говорите об известном деле в Ковенской губернии, в местечке 

Крожах, где в 1893 году закрывали католическую церковь, причем произошло кро-

вопролитие. 

– Ах, совсем нет! Я говорю о теперешнем ковенском деле, о котором все го-

ворят. 

– Что за дело? 

                                                      
20 О странных перипетиях биографии М.В. Головинского см.: Лепехин М.П. Необходимые уточне-

ния к биографии М.В. Головинского // Из глубины времен. Альманах. 1998. № 10. С. 302–303 [22]. 
21 См.: Соловьев Вл. Воскресные письма. XXIV. О комарах и верблюдах (Разговор с дамой) // Русь. 

1898, 4 (16) октября. № 99. С. 3 [23]. 



24                                                                                Соловьёвские исследования. 2025. Выпуск 4(88) 

                                    Solovyov Studies. 2025. Issue 4(88) 

– Ну зачем же вы притворяетесь? 

– Да, право, нет. Ведь я эту неделю провел в деревне, а в газете как-то про-

пустил. В чем же дело? 

– Да как-же, ксендз, который ужасно бил и запугивал двух женщин, чтобы 

они прогнали русских. 

– И что-ж, он все бьет и запугивает? 

– Ну что за вздор! Конечно, арестован. 

– А! Так прочтем в свое время в судебной хронике. 

– Как, у вас нет никакого негодования? 

– Нет, знаете, когда начинаешь стареть, то становишься экономным. Когда 

мне рассказывают про какого-нибудь злодея и при этом прибавляют: ну, теперь 

насидится в остроге! – я не трачу понапрасну своего негодования и прибегаю его 

на тот случай, когда никого не сажают в острог или сажают невиновных и постра-

давших. 

– Ну это другой вопрос. Но как же вы не интересуетесь этим делом? Ведь это 

ужасно, какой фанатизм, какая жестокость! 

– Совсем не интересуюсь. 

– Да почему, на каком основании? 

– На самом твердом, какое только может быть. 

– Ну, говорите. 

– Матфея VII, 3-5 и XXIII, 24 

– Да говорите толком. 

– «Что же ты смотришь на сучок в глазу брата твоего, а в своем глазу бревна 

не замечаешь? Или, как скажешь брату твоему: постой, выну сучек из глаза твоего, – 

а вот бревно в твоем глазу? Лицемер, выброси сперва бревно из глаза твоего, и тогда 

рассмотришь, как вынуть сучок из глаза брата твоего». А затем: «вожаки слепые, от-

цеживающие комара, верблюда же поглощающие!». 

– Как? вы думаете, что это относится к делу? Нет, вы пристрастны. 

– Я был бы неправ, если бы говорил, что нужно пить вино и чай с комарами. 

Но, ведь, против таких комаров, как ковенский ксендз, существуют хорошие сетки, 

которые я вполне уважаю: полиция и юстиция. А я хотел только сказать, что нечего 

думать о комарах, когда в горле застрял верблюд, и нехорошо беспокоиться о чу-

жом сучке, когда у себя в глазу бревно. Кажется, это и есть прямой и ясный смысл 

слова Божия. 

– Да, но только он сюда не идет. Какие же у нас верблюды? Бревен, положим, 

слишком много, но только не такие. Где у нас что-нибудь подобное? 

– М-м-м-у-у-у! 

– Почему вы мычите? 

– По необходимости. 

– Что еще такое? 

– Сие мычание знаменует, что членораздельные звуки не всегда доступны. 

– Это увертка. 

– Нет, это факт, и я думаю, что невозможность членораздельной речи о 

наших верблюдах, – она то и есть самый главный верблюд. 

– Так вы ничего и не скажете о ковенском деле? 



Межуев Б.В. К текстологии «Воскресных писем». …                                                                        25 

Mezhuev B.V. To the Textual Analysis of the “Sunday Letters”. …   

– Нет. Пускай о нем поговорят прокурор с адвокатом. А, впрочем, могу при-

бавить старый афоризм: лежачего не бьют. 

– Вот это кстати: ведь ксендз бил женщин, лежащих крестом! 

– Ну, чтоб не было двусмысленности, вот вам новый афоризм: довлеет острог 

сидящему в нем. 

Владимир Соловьев 

 

Один из эпизодов, о которых идет речь в этом диалоге, – знаменитая «Крож-

ская резня» – произошел 10(22) ноября 1893 года в литовском городе Крожи. 

Ковенский (или же каунасский) губернатор Н.М. Клингенберг прибыл в город, 

чтобы закрыть католический монастырь ордена бенедиктинок. Местные жители, 

в том числе женщины, попытались организовать сопротивление. В ходе стычки с 

казаками было убито 9 человек и затем арестовано около 100. С наступлением но-

вого царствования заключенные по этому делу были отпущены на свободу.  

Вл. Соловьев в 1895 году в письме к В.Л. Величко уже упоминал данный случай 

в ряду других прегрешений официальной церкви и действующего в ее интересах 

государства: «Далее: пока Ваша принадлежность к греко-российской синагоге 

есть только внешний факт, прошедший не по Вашей воле, Вы ни за что не отвеча-

ете; но когда Вы, по собственной воле, сознательно, намеренно и без всякого при-

нуждения присоединяете к названному учреждению малолетнее и потому безот-

ветственное существо, то Вы торжественно заявляете свою солидарность с этим 

учреждением, и все его грехи переходят на Вас: тогда уже Вы лично виноваты и в 

сожжении протопопа Аввакума, и в избиении крожских крестьян, и в запрещении 

молитвенных собраний штундистов, и в тысячах других фактов того же вкуса» 

(курсив наш. – Б.М.) [14, c. 223–224]. 

Другой случай, упомянутый в XXIV письме, – дело ксендза Казимира Беля-

ковича, привлеченного к ответственности за телесные наказания прихожанок, поз-

воливших себе вступить в связь с русскими. Ксендз был осужден в 1899 году на 

судебном процессе в Петербурге, но вскоре помилован и отправлен священником  

в Тирасполь. Его дело подробно разбиралось в правой прессе как пример католиче-

ского религиозного фанатизма, практикующегося в Литве22.  

В данном фрагменте мы видим первый образец в творчестве Вл. Соловьева 

того жанра, который был немного позднее опробован в «Трех разговорах», – 

шутливая беседа протагониста автора, носителя правильной христианской пози-

ции, со светской дамой, чье мнение и набор эмоций заданы популярными газе-

тами и отражают настроения ее круга. Автор своим скепсисом дает понять, что 

эти настроения лишены смысла и являются не более чем предрассудками. Эмо-

циональное возмущение следовало бы направить на что-то более значимое, и 

                                                      
22 См.: Скворцов В.М. Судебный процесс Ковенского ксендза Белякевича и католическая церков-

ная дисциплина. Церковно-государственное и миссионерское значение судебного процесса Ковен-

ского ксендза Белякевича. СПб.: Изд. журн. «Миссионер. Обозрение», 1900. (Народно-миссионер-

ская библиотечка) [25]. 



26                                                                                Соловьёвские исследования. 2025. Выпуск 4(88) 

                                    Solovyov Studies. 2025. Issue 4(88) 

этим более значимым событием для философа является насилие в отношении 

представителей неудобной для государства и господствующей церкви конфес-

сии. Философ также намекает (не столько не слишком умной «даме», сколько 

«проницательному читателю» «Руси») на то, что он лишен возможности от-

крыто говорить со страниц газеты о тех проблемах, которые его реально беспо-

коят, и именно это является причиной прекращения публикации цикла «Вос-

кресных писем». Как мы уже говорили, этот отказ от дальнейшего выпуска пи-

сем не помешал Вл. Соловьеву продолжить сотрудничество с другими издани-

ями В.П. Гайдебурова, в частности, с «Книжками Недели», где в 1899–1900 го-

дах публиковался диалог «Под пальмами». 
 

Список литературы 

 

1. Соловьев Вл. Три разговора о войне, прогрессе и конце всемирной истории, со вклю-

чением краткой повести об Антихристе и с приложениями. СПб.: Типография СПб. т-ва «Труд», 

1900. 279 c. 

2. Соловьев Вл. Предисловие к «Трем разговорам» // Соловьев В.С. Собр. соч.: в 12 т.  

Т. X. Брюссель: Жизнь с Богом, 1966. С. 83–92. 

3. Степанов А.Н. «Три разговора» Вл. Соловьева: вопросы публикации, жанрового свое-

образия и композиционной целостности // Минувшее и непреходящее в жизни и творчестве  

В.С. Соловьева: материалы Междунар. конф. 14–15 февраля 2003 г. Сер. Symposium. Вып. 32 // 

СПб.: Санкт-Петерб. филос. общество, 2003. C. 378–383. 

4. Соловьев Вл. Немезида // Русь. 1898. № 8. С. 1–2; № 15. С. 2; № 22. С. 2. 

5. Соловьев Вл. Воскресные письма // Соловьев В.С. Собр. соч.: в 12 т. Т. X. Брюссель: 

Жизнь с Богом, 1966. С. 3–80. 

6. Соловьев Вл. Россия через сто лет // Русь. 1898, 29 июля (7 августа). № 29. С. 2. 

7. Соловьев Вл. О соблазнах // Русь. 1897, 9 (21) марта. № 50. С. 2. 

8. Соловьев Вл. Словесность или истина? // Русь. 1897, 30 марта (11 апреля). № 70. С. 2. 

9. Соловьев В.С. Духовное состояние русского народа // Русь. 1898, 2 (14) августа. № 53. C. 3. 

10. Меньшиков М. Отклики LXIII // Неделя. 1900. № 17. Ст. 605. 

11. Санькова С.М. Два лица «Нового времени»: А.С. Суворин и М.О. Меньшиков в зеркале 

историографии. Орел: ФГОУ ВПО «Госуниверситет – УНПК», 2011. 224 с. 

12. О.Т.В. <В.А. Гольцев. > Ответ г. Меньшикову // Русская мысль. 1895. Кн. VIII.  

С. 157–159. 

13. М.О.М. <Меньшиков М.О.> Письма к друзьям // Русь. 1898, 19 (31) августа. № 53. С. 3. 

14. Соловьев В.С. Письма Н.Я. Гроту // Соловьев В.С. Письма: в 4 т. Т. I. СПб.: «Обще-

ственная польза», 1908. С. 61–102. 

15. Меньшиков М.О. Думы о счастье. СПб.: тип. М. Меркушева, 1898. 176 с. 

16. Оболенский Л.Е. Мои личные воспоминания о В.С. Соловьеве. Цит. по: Колеров М.А. 

Новое свидетельство современника о Владимире Соловьеве // Исследования по истории русской 

мысли. Ежегодник 2019. Вып. 15. М.: Модест Колеров, 2019. С. 15–23. 

17. Меньшиков М.О. Вл.С. Соловьев // Меньшиков М.О. Критические очерки. Т. II. СПб.: 

тип. Т-ва печатн. и издат. дела «Труд», 1906. С. 489–498 

18. Толстой Л.Н. Письмо к И.М. Трегубову 3 августа 1900 г. <прим. сост.> // Толстой Л.Н. 

Полн. собр. соч. Т. 72. Письма. 1899–1900 гг.  М.; Л.: Гос. изд-во худож. лит., 1933. С. 436–437. 

19. Меньшиков М. Отклики. XXXV // Неделя. 1900, 6 (18) февраля. № 6. Ст. 218–219. 

20. Антон Чехов и его критик Михаил Меньшиков. М.: Русский путь, 2005. 475 с. 

21.  Запоздалое «Воскресное письмо» В.С. Соловьева. Сообщ. М.В. Головинского  



Межуев Б.В. К текстологии «Воскресных писем». …                                                                        27 

Mezhuev B.V. To the Textual Analysis of the “Sunday Letters”. …   

(XII. Из архива литературного и исторического) // Вестник всемирной истории. Ежемесячный жур-

нал исторической литературы и искусства. 1900, август. № 9. II паг. С. 203–208. 

22. Лепехин М.П. Необходимые уточнения к биографии М.В. Головинского // Из глубины 

времен. Альманах. 1998. № 10. С. 281–318. 

23. Соловьев Вл. Воскресные письма. XXIV. О комарах и верблюдах (Разговор с дамой) // 

Русь. 1898, 4 (16) октября. № 99. С. 3. 

24. Соловьев В.С. Письма В.Л. Величко // Соловьев В.С. Письма: в 4 т. Т. I. СПб.: Обще-

ственная польза, 1908. С. 194–235. 

25. Скворцов В.М. Судебный процесс Ковенского ксендза Белякевича и католическая цер-

ковная дисциплина. Церковно-государственное и миссионерское значение судебного процесса 

Ковенского ксендза Белякевича. СПб.: Изд. журн. «Миссионер. Обозрение», 1900. (Народно-мис-

сионерская библиотечка). 

 

References  

 

(Sources) 

 

Collected Works 

1.  Solov'ev, V.S. Pis'ma N.Ya. Grotu [Letters to N. Grot], in Solov'ev, V.S. Pis’ma v 4 t., t. 1 

[Letters of Vladimir Sergeevich Solovyov in 4 vols., vol. 1]. Saint-Petersburg: Tipografiya tovari-

shchestva «Obshchestvennaya pol'za», 1908, pp. 61–102.  

2.  Solov'ev, V.S. Pis'ma V.L. Velichko [Letters to V. Velichko], in Solov'ev, V.S. Pis'ma v 4 t., 

t. 1 [Letters of Vladimir Sergeevich Solovyov in 4 vols., vol. 1]. Saint-Petersburg: Tipografiya tovari-

shchestva «Obshchestvennaya pol'za», 1908, pp. 194–235. 

3.  Solov'ev, V.S. Predislovie k «Trem razgovoram» [Preface to Three conversations],  

in Solov'ev, V.S. Sobranie sochineniy v 12 t., t. 10 [The complete works in 12 vols., vol. 10]. Bryussel': 

Zhizn' s Bogom, 1966, pp. 83–92. 

4.  Solov'ev, V.S. Voskresnye pis’ma [Sunday letters], in Solov'ev, V.S. Sobranie sochineniy  

v 12 t., t. 10 [The complete works in 12 vols., vol. 10]. Bryussel': Zhizn' s Bogom, 1966, pp. 3–80. 

5.  Tolstoy, L.N. Pismo k I.M. Tregubovu, 03.08.1900 g. [The letter to I.M. Tregubov, 03.08.1900], 

in Tolstoy, L.N. Polnoe sobranie sochineniy. T. 72. Pis'ma. 1899–1900 gg [The complete works. Vol. 72. 

Letters. 1899–1900]. Moscow; Leningrad: Gosudarstvennoe izdatel'stvo khudozhestvennoy literatury, 

1933. 630 p. 

 

Individual works 

6.  Anton Chekhov i ego kritik Mikhail Men'shikov [Anton Chekhov and His Critic Mikhail Men-

shikov]. Moscow: Russkiy put', 2005. 475 p. 

7.  Men'shikov, M.O. Dumy o schast'e [Thoughts on Happiness]. Saint-Petersburg: Tipografiya  

M. Merkusheva, 1898. 176 p. 

8.  Men'shikov, M. Otkliki LXIII [Responses LXIII], in Nedelya, 1900, no. 17, col. 605. 

9.  Men'shikov, M. Otkliki XXXV [Responses XXXV], in Nedelya, 1900, no. 6, col. 218–219. 

10. M.O.M. < Men'shikov, M.> Pis’ma k druz’yam [Letters to Friends], in Rus', 1898, August 

19/31, no. 53, p. 3. 

11. Men'shikov, M.O. Vl.S. Solov'ev [Vl.S. Solovyov], in Menshikov, M.O. Kriticheskie ocherki. 

T. II [Critical Essays. Vol. II]. Saint-Petersburg: Trud, 1906, pp. 489–498. 

12. O.T.V. < Gol'tsev, V.A.> Otvet g. Men’shikovu [The Reply to Menshikov], in Russkaya mysl’, 

1895, book VIII, pp. 157–159. 

13. Obolenskiy, L.E. Moi lichnye vospominaniya o V.S. Solov'eve. Tsit. po: Kolerov, M.A. No-

voe svidetel’stvo sovremennika o Vladimir Solov'eve [My personal memories of V.S. Solovyov. Quote 

by: Kolerov M.A. New Testimony of a Contemporary about Vladimir Solovyov], in Issledovaniya po 

istorii russkoy mysli. Ezhegodnik, 2019, pp. 1–23. 



28                                                                                Соловьёвские исследования. 2025. Выпуск 4(88) 

                                    Solovyov Studies. 2025. Issue 4(88) 

14. Skvortsov, V.M. Sudebnyy protsess Kovenskogo ksendza Belyakevicha i katolicheskaya 

tserkovnaya distsiplina. Tserkovno-gosudarstvennoe i missionerskoe znachenie sudebnogo protsessa 

Kovenskogo ksendza Belyakevicha [The trial of the Coven Priest Belyakevich and Catholic Church disci-

pline. The church-state and missionary significance of the trial of the Kovensky priest Belyakevich]. 

Saint-Petersburg: Izdanie zhurnala «Missioner. Obozrenie», 1900. (National Missionary Library). 56 p. 

15. Solov'ev, V.S. Tri razgovora o voyne, progresse i kontse vsemirnoy istorii, so vklyucheniem 

kratkoy povesti ob Antikhriste i s prilozheniyami [Three conversations on war, progress, and the end of 

world history, including a short story about the Antichrist and appendices]. Saint-Petersburg: Tipografiya 

tovarishchestva «Trud», 1900. 279 p. 

16. Solov'ev, Vl. Nemezida [Nemesis], in Rus', 1898, no. 8, pp. 1–2; no. 15. p. 2; no. 22, p. 2. 

17. Solov'ev, Vl. O soblaznakh [On Temptations], in Rus', 1897, March 9/21, no. 50, p. 2. 

18. Solov'ev, Vl. Rossiya cherez sto let [Russia in a Hundred Years], in Rus', 1898, July 29,  

no. 29, p. 2. 

19. Solov'ev, Vl. Slovesnost’ ili istina? [Literature or Truth?], in Rus', 1897, March 30/ April 11, 

no. 70, p. 2. 

20. Solov'ev, Vl. Dukhovnoe sostoyanie russkogo naroda [Spiritual state of Russia people],  

in Rus', 1898, August 2/14, no. 53, p. 3. 

21. Solov'ev, Vl. Voskresnye pis'ma. XXIV. O komarakh i verblyudakh (Razgovor s damoy) 

[Sunday Letters. XXIV. On Mosquitoes and Camels (Conversation with a Lady)], in Rus', 1898, October 

4/16, no. 99, p. 3.  

22. Zapozdaloe «Voskresnoe pis’mo» V.S. Solovieva [V.S. Solovyov's Late “Sunday Letter”],  

in Vestnik vsemirnoy istorii, August 1900, no. 9, pp. 203–208. 

  

(Articles from Scientific Journals) 

 

23. Lepekhin, M.P. Neobkhodimye utochneniya k biografii M.V. Golovinskogo [Necessary Clar-

ifications to the Biography of M.V. Golovinsky], in Iz glubiny vremen. Al'manakh, 1998, no. 10,  

pp. 281–318. 

 

(Articles from Proceedings and Collections of Research Papers) 

 

24. San'kova, S.M. Dva litsa «Novogo vremeni»: A.S. Suvorin i M.O. Men'shikov v zerkale isto-

riografii [Two Faces of the New Era: A.S. Suvorin and M.O. Menshikov in the Mirror of Historiography]. 

Orel: State University – UNPK, 2011. 224 p. 

25. Stepanov, A.N. «Tri razgovora» Vl. Solov'eva: voprosy publikatsii, zhanrovogo svoeobraziya 

i kompozitsionnoy tselostnosti [“Three Conversations” by V.S. Solovyov: Issues of Publication, Genre 

Originality, and Compositional Integrity], in Materialy Mezhdunarodnoy konferentsii «Minuvshee i 

neprekhodyashchee v zhizni i tvorchestve V.S. Solov'eva». Vyp. 32, Sankt-Peterburg,  

14–15 fevralya, 2003 [Proceedings of the International Conference “The Past and the Enduring in the Life 

and Work of V.S. Solovyov”. Issue 32, Saint-Petersburg, February 14–15, 2003]. Saint-Petersburg: Sankt-

Peterburgskoe filosofskoe obshchestvo, 2003, pp. 378–383. 

 

 

  


