
44                                                                                Соловьёвские исследования. 2025. Выпуск 4(88) 

                                    Solovyov Studies. 2025. Issue 4(88) 

УДК 1:316.4(47) 

ББК 87.3(2)61-07 
 

Александр Александрович Ермичёв 

Русская христианская гуманитарная академия имени Ф.М. Достоевского, доктор философских 

наук, профессор кафедры философии, религиоведения и педагогики, главный редактор журнала 

«Русская философия», Россия, Санкт-Петербург, e-mail: 7723516@gmail.com 

 

О «советской ориентации» у Н.А. Бердяева:  

уточнение понятия1 
 
Аннотация. В творчестве Н.А. Бердяева значительное место занимает его россиеведение и в этих 

пределах, исследование советской истории. Для характеристики общественно-политического по-

ведения Н.А. Бердяева последних лет его жизни исследователи используют им же предложенное 

определение «советская ориентация», которую сам мыслитель понимал как момент в актуализа-

ции «русской идеи». Исследователи не всегда учитывают противоречивое содержание этого опре-

деления, подавая его как однозначно позитивное отношение к советской действительности. Воз-

никновение самого понятия «советская ориентация» связано с различным пониманием патрио-

тизма у Н.А. Бердяева и русского зарубежья и с их разными политическими позициями в Великую 

Отечественную войну и в послевоенное время. Однако признание Н.А. Бердяевым национального 

характера советской государственности сделало невозможным примирение его философии сво-

боды с практикой советского тоталитаризма. Сама действительность вынудила философа к реши-

тельному отмежеванию от сталинского социализма, и в статье «Третий исход» он заявляет о своей 

принадлежности к христианскому социализму, религиозно-философское обоснование которого 

дано в учении В.С. Соловьева об истории как Богочеловеческом процессе. Отождествляя Совет-

скую Россию и «Россию вечную», Н.А. Бердяев делает главным субъектом истории русский народ. 

В этом случае эпитет «советская» указывает не на политическое, а на национальное содержание 

«ориентации» Н.А. Бердяева.  

 

Ключевые слова: идея «вечной России», советский социализм, христианский социализм, «третий 

исход» 

 

Alexander Alexandrovich Ermichev 
Russian Christian Academy of Humanities named after F.M. Dostoevsky, Doctor of Philosophy, Profes-

sor of the Department of Philosophy, Religious Studies and Pedagogy, Editor-in-Chief of the journal 

“Russian Philosophy”, Russia, St. Petersburg, e-mail: 7723516@gmail.com 

 

On N.A. Berdyaev's “Soviet Orientation”:  

Clarifying the Concept 
 

                                                      
1  Исследование выполнено за счет гранта Российского научного фонда № 24-28-00748, 

https://rscf.ru/project/24-28-00748/; Русская христианская гуманитарная академия им. Ф.М. Досто-

евского.  The study was supported by a grant from the Russian Science Foundation № 24-28-00748, 

https://rscf.ru/en/project/24-28-00748/; Russian Christian Academy for Humanities named after Fyodor 

Dostoevsky 

 

© Ермичёв А.А., 2025 

Соловьёвские исследования, 2025, вып. 4(88), с. 44–57. 

mailto:7723516@gmail.com
https://rscf.ru/project/24-28-00748/
https://rscf.ru/en/project/24-28-00748/


Ермичёв А.А. О «советской ориентации» у Н.А. Бердяева: уточнение понятия                             45 

Ermichev A.A. On N.A. Berdyaev's “Soviet Orientation”: Clarifying the Concept   

Abstract. In N.A. Berdyaev's work, a significant place is occupied by his studies of Russian history and, 

within this framework, his research on Soviet history. To characterize N.A. Berdyaev's socio-political 

behavior in the last years of his life, researchers use the definition “Soviet orientation” that he himself 

proposed, which he understood as a moment in the actualization of the “Russian idea” that he was the 

herald of. However, researchers have not always taken into account the contradictory content of this def-

inition, and it is presented as a clear and positive attitude of the philosopher towards Soviet reality. The 

emergence of the concept of “Soviet orientation” is associated with different understandings of patriotism 

by N.A. Berdyaev and the Russian diaspora, as well as with their different political positions during the 

Great Patriotic War and in the post-war period. However, N.A. Berdyaev's recognition of the national 

character of Soviet statehood made it impossible to reconcile his philosophy of freedom with the practices 

of Stalin's totalitarianism. The very reality of the situation compelled the philosopher to a decisive break 

with Stalinist socialism, and in his article “The Third Exodus” he declares his affiliation with Christian 

socialism, the religious-philosophical justification for which is provided in V.S. Solovyov's teaching on 

history as a God-human process. By identifying Soviet Russia with “eternal Russia”, N.A. Berdyaev 

makes the Russian people the main subject of history. In this case, the epithet “Soviet” indicates not the 

political, but the national content of N.A. Berdyaev's “orientation”. 

 

Key words: the idea of “eternal Russia”, Soviet socialism, Christian socialism, “the third exodus” 

 

DOI: 10.17588/2076-9210.2025.4.044-057 

 

 

I 

 

В творчестве Н.А. Бердяева значительное место занимает его россиеведе-

ние и в этих предела, исследование советской истории. Наиболее полно они про-

анализированы в работах Л.А. Гаман2. Настоящая публикация преследует цель 

уточнения параметров и содержания понятия «советская ориентация» Н.А. Бер-

дяева, или «совпатриотический подъем», как оно было определено в книге о фи-

лософе в серии ЖЗЛ3.  

Исследователи, которые прикасаются к бердяевской советологии, как пра-

вило, полагают известную статью Н.А. Бердяева «О творческой свободе и фабри-

кации душ» (1946 г.) его решительной отповедью «ждановщине». Это не так. На 

самом деле статья является ярким примером очень терпеливого отношения  

Н.А. Бердяева к советской власти, которая продемонстрировала свое понимание 

свободы творчества постановлением Оргбюро ЦК ВКП(б) от 14 августа 1946 года о 

журналах «Звезда» и «Ленинград». Философ объяснял Оргбюро, что «факты гонения 

на свободу творчества только увеличивают вражду Запада к Советской России… 

История с Ахматовой и Зощенко, с утеснением кинематографа, театра, музыки 

превращается в антисоветскую пропаганду со стороны самих Советов, сеет внут-

реннюю рознь и дает оружие в руки врагов» [4, с. 293]. В этой статье философ и 

                                                      
2 См.: Гаман Л.А. Историософия Н.А. Бердяева. Томск, 2003. С. 212 [1]; Гаман Л.А. Советская 

Россия: взгляд Н.А. Бердяева (некоторые аспекты проблемы) // Соловьёвские исследования. 2014. 

Вып. 2(42). С. 92–108 [2]. 
3 См.: Волкогонова О.Д. Бердяев. М.: Молодая гвардия. 2010. С. 355–370 [3].  



46                                                                                Соловьёвские исследования. 2025. Выпуск 4(88) 

                                    Solovyov Studies. 2025. Issue 4(88) 

предложил формулу «советской ориентации», немало смутившей его парижских 

современников. Будем иметь в виду, что ориентация, возникшая у Н.А. Бердяева 

в победные месяцы 1944–1945 годов, сама была эпизодом бердяевского порево-

люционеризма с его уверенностью в социальной правде «русского коммунизма». 

Данная в статье формула «советской ориентации» выглядит следующим образом: 

«Можно признавать смысл революции и сочувствовать результатам, можно верить, 

что Россия и русский народ призваны осуществить социальную правду в мире, можно 

стоять за самый принцип советского политического строя, можно защищать между-

народную политику России в тяжелый момент ее существования – вместе с тем же не 

сочувствовать духовно-культурным результатам революции и видеть опасность в 

формировании рабьих душ.  Я именно и стою на такой точке зрения и в этом смысле 

остаюсь верен так называемой советской ориентации» [4, c. 293]. Историософское, 

социально-культурное и даже политическое содержание формулы не составляет 

единственной модальности бердяевской ориентации. Она включала в себя простое 

сочувствие советским людям, боязнь «атомической» войны, надежду на гумани-

зацию советского общества и даже укоры и упреки советским руководителям, не 

умеющим отстаивать интересы страны.  

Как относительно самостоятельный набор идей и принципов, «советская 

ориентация» была реакцией Н.А. Бердяева на позицию, занятую эмиграцией в 

отношении СССР в годы Второй мировой войны и его последующего военно-

политического противостояния с миром капитализма4. Временные границы бер-

дяевской послевоенной «советской ориентации» можно установить по тем вы-

ступлениям философа, которые обретали характер общественного события. Сле-

дуя этой установке, начало «ориентации» приходится на ноябрьскую  

1944 года лекцию «Русская и германская идея», а ее завершение – на статью «Тре-

тий исход», написанную им незадолго до кончины, где «советская ориентация» 

получила свою окончательную определенность. 

Сороковые годы ХХ века, когда бердяевская «советская ориентация» су-

ществовала в качестве обсуждаемого события русского зарубежья, философ счи-

тал временем «мирового кризиса». Философ мастерски показывал, как угасает 

созданная веками буржуазная цивилизация, а вера в разум обнаруживает свою 

беспомощность: «Века света затемняются», – писал Бердяев [4, c. 198]. По мысли 

Бердяева, внешняя универсализация жизни людей, достигнутая при помощи ра-

дио, газет, кино и авионов, сопровождается потерей внутренней целостности че-

ловека; сила побеждает дух; мир движется к варварству; никогда еще он не нахо-

дился в таком состоянии вражды и страха: «Советская Россия и мир Запада, Ев-

ропа и Америка боятся друг друга и враждуют»5, особенно враждебны России 

                                                      
4 Тогда никто не знал о плане военных действий под названием «Немыслимое» У. Черчилля и аме-

риканском «Трояне» – плане атомной бомбардировки СССР. 
5 См.: Бердяев Н.А. На пороге новой эпохи // Бердяев Н.А. Истина и откровение. Пролегомены к 

критике откровения. СПб.: Изд-во РХГИ, 1996. С. 310 [4]. 



Ермичёв А.А. О «советской ориентации» у Н.А. Бердяева: уточнение понятия                             47 

Ermichev A.A. On N.A. Berdyaev's “Soviet Orientation”: Clarifying the Concept   

«англо-саксонские страны». Во всем, что сегодня происходит в мире, Н.А. Бер-

дяев видит большее – кризис гуманизма и кризис исторического христианства.  

Положение советского коммунизма в мировом кризисе Н.А. Бердяев опре-

деляет как центральное. Он занимает место «посреди мучительной агонии уми-

рающего мира и посреди не менее жестокой боли мира нарождающегося» 6 . 

Оглядка Н.А. Бердяева на срединное место коммунизма в мире, видение им Со-

ветской России как возможной точки роста к «новому миру», очертания кото-

рого остаются неопределенными, – вот первое, что видится в «ориентации» фи-

лософа. Он думает, что «начинающийся исторический период будет в значитель-

ной степени стоять под знаком России»7, что наступает русский период всемир-

ной истории. Идея эта у Бердяева появилась еще в сочинении «Истоки и смысл 

русского коммунизма» (1937 г.), где он полагал, что советский, он же – русский 

патриотизм «должен быть верой в великую и мировую миссию этого народа»8. 

В работе «Русская идея» (1946 г.) Бердяев бестрепетно напишет, что «мессиан-

ская идея марксизма, связанная с миссией пролетариата, соединилась и отожде-

ствилась с русской мессианской идеей»9. «Ориентация» философа не знает раз-

личий политического и национального, советского и русского. Незаметно для 

себя, а быть может, умышленно, Н.А. Бердяев использовал эти уровни как рав-

нозначные, отождествляя их. Последнее поражало русскую эмиграцию больше 

всего. Она давно свыклась с бердяевским «русским коммунизмом» и тогда же с 

мыслью, что Советский Союз – это не Россия, но потакать просоветским настро-

ениям было никак нельзя. 

Противостояние СССР с миром капитализма во главе с США и Великобрита-

нией придавал особую напряженность эмигрантскому восприятию «ориентации» 

философа. Н.А. Бердяев занял сторону СССР. Абсолютное большинство русской 

эмиграции было на другой стороне. Оно считало позицию философа непроститель-

ной уступкой советскому тоталитаризму. Так судили все выдающиеся публицисты 

и мыслители русского зарубежья – М.В. Вишняк, Б.К. Зайцев, И.А. Ильин,  

М.М. Карпович, С.А. Левицкий, Н.П. Полторацкий, Ф.А. Степун, Г.П. Федотов, 

Д.А. Шаховской и, возможно, другие. 

Идейное содержание «советской ориентации», которая была стратегией 

общественного поведения философа, позволяет говорить о ней как об обще-

ственно-практическом утверждении русской идеи. Уместно напомнить, что зна-

менитая книга «Русская идея», которую Н.А. Бердяев писал во время Великой 

Отечественной войны, вышла в свет в 1946 г., в самый разгар «советской ориен-

тации» философа. 

 

 

                                                      
6 См.: Бердяев Н.А. На пороге новой эпохи. С. 158. 
7 Там же. С. 257. 
8  См.: Бердяев Н.А. Истоки и смысл русского коммунизма. М.: Наука, 1990. С. 120 [5]. 
9 См.: Бердяев Н.А. Русская идея. СПб.: «Азбука-Классика». 2012. С. 294 [6]. 



48                                                                                Соловьёвские исследования. 2025. Выпуск 4(88) 

                                    Solovyov Studies. 2025. Issue 4(88) 

II 
 

Исследования «русской идеи» Н.А. Бердяева хорошо известны читателю10. 

Философ видит в мире органическое единство личности, нации и человечества. 

Каждая из этих единиц онтологична, хотя их онтология своеобразно преломля-

ется в экзистенциальном субъекте. Органичность мира говорит о его сотворен-

ности, а следовательно, об идеях разных уровней его организации. Есть идея 

личности, и жизнь человека является ее обнаружением. Есть идея нации, напри-

мер «русская идея», выразителем которой однажды почувствовал себя фило-

соф11. «Мне свойственен органический универсализм, и он связан с моим персо-

нализмом, – сообщал Бердяев о себе и добавлял – этот универсализм вполне соеди-

нен с патриотизмом и народностью» [7, с. 269]. 

У самого Н.А. Бердяева первый подход к «русской идее» приходится на время 

его приезда в Петербург и близкого знакомства с кругом петербургских неохри-

стиан, которое увенчалось книгой «Новое религиозное сознание и общественность» 

(1907 г.), с которой начинается путь Н.А. Бердяева как христианского мыслителя.  

В ней он говорил о народе как мистическом организме, реальном сверхчеловече-

ском единстве, определенном объективным разумом, Богом. С этого времени и до 

последних работ «русская идея» всегда была в поле его внимания.  

В творческом пути философа исследователи особенно выделяют работу «Ис-

токи и смысл русского коммунизма» (1937 г.), в которой Бердяев «национализиро-

вал», точнее, русифицировал марксистское социальное учение, утверждая, что 

именно большевистский коммунизм оказался внутренним моментом в «русской 

идее», неотвратимой судьбой России. В книге 1946 года «Русская идея» Н.А. Бер-

дяев, повторяя проблематику книги «Истоки и смысл русского коммунизма», более 

подробно рассказал, как «русская идея» проявила себя в напряженных социальных 

и религиозно-философских исканиях ХIХ века. 

У самого мыслителя раз от разу складывается набор дополняющих друг 

друга характеристик «русской идеи», которые в конечном счете подтверждали 

эсхатологию его философии истории: русская идея – это идея Богочеловечества, 

братства народов, коммюнитарности, устремления к Граду Грядущему, а не к могу-

щественному царству сегодня. В сборнике «На пороге новой эпохи» (1947 г.) фило-

соф выразил «русскую идею» следующим образом: «Русская идея … не есть идея 

создания культуры или цивилизации в западном смысле, а есть идея целостного 

преобразования жизни» [4, c. 313–314]. И пояснял: «Русскому народу в его ис-

торической судьбе выпало на долю осуществить более справедливый и более 

                                                      
10 См., например: Полторацкий Н.П. Бердяев и Россия (философия истории России у Н.А. Бердя-

ева»); Барабанов Б.В. «Русская идея» в эсхатологической перспективе // Вопросы философии. 

1990. № 8; Котельникова В.А. Русская идея как философская и историко-литературная тема // Рус-

ская литература, 1990. № 4; Плимак Е.Г. и Сабурова А.Г. «Русская идея» Н.А. Бердяева как насле-

дие русской интеллигенции // Вопросы философии. 2006. № 9 и др. 
11 См.: Бердяева Л. Профессия: жена философа. М.: Молодая гвардия, 2002. С. 198 [8]. 

 



Ермичёв А.А. О «советской ориентации» у Н.А. Бердяева: уточнение понятия                             49 

Ermichev A.A. On N.A. Berdyaev's “Soviet Orientation”: Clarifying the Concept   

человеческий социальный строй, чем тот, который существует на Западе. Он 

должен осуществлять братство людей и братство народов, такова русская идея» 

[4, c. 255]. Русская идея – это объективная данность русскому сознанию, которая 

получила свое выражение у его лучших представителей. Для русского человека 

ее восприятие становится долгом, обязательством участвовать в жизни народа, 

утверждать в ней правду и бороться с ложью: «Мы не должны фатально смот-

реть в будущее, оно всегда зависит и от человеческой свободы» [9, c. 263]. «Со-

ветофильская ориентация» Н.А. Бердяева, безусловно, является фактом его био-

графии, но общественную значимость (быть может, гипертрофированную) ей 

придали раздражительность и злоба антикоммунистических кругов русского за-

рубежья. Их чувства подпитывались событиями недавнего прошлого, как-то 

плавно перешедшего в настоящее. 

С нападением Гитлера на Советский Союз антисоветская русская эмиграция 

оказалась перед выбором – стать на сторону своей родины, т.е. теперь чуждого ей 

СССР, или на сторону фашистской Германии. Как объяснял Н.П. Полторацкий, 

эмигранты, даже зная, что целью фашизма являлось порабощение и уничтожение 

русского народа, все же шли к нему на службу, веруя, что, разгромив СССР, Гитлер 

свернет себе шею в войне с Англией и США. Тем большее огорчение охватило ан-

тисоветскую русскую эмиграцию, когда Красная Армия добивала Гитлера в Герма-

нии, генерал Леклерк освобождал Париж, а де Голль попустительствовал агентам 

советского КГБ. Оказалось, советский тоталитаризм, который Бердяев упорно зовет 

Россией, не только вышел в «мировую ширь» (выражение Бердяева), но и утвержда-

ется в Европе. Многие эмигранты сочли это смертельно опасным. Примечательно 

письмо Н. Берберовой: «С ужасом, который не скрываю, слежу за событиями в Че-

хии… На очереди будем мы и Италия. Только через поражение может прийти спа-

сение. Только поражение не будет стыдно, всякая победа, как победа 1945 года, – 

позорна… Я жду войны, я жажду войны» [10, c. 406]. 

Такая эмиграция сразу же прильнула к Черчиллю и Трумэну и не потому, что 

они были демократами, а потому, что они были яростными антикоммунистами и 

антисоветчиками, вооруженными атомной бомбой. Этому зарубежью не было жаль 

русского советского народа: пусть он сдохнет в атомной войне. «Грядет неизбежная 

война, – сообщал один христианин из русского зарубежья другому, такому же хри-

стианину, – и скорая – в эти два–три года… Начнет (– вынудит), конечно, Совдепия. 

Демократии не способны на начало: их народы обмануты гипнозом миролюбия. Но 

“генералы” подготовили все, чтобы “дурак” народ мгновенно, как лань, взвился на 

дыбы. И сокрушающая техника молниеносно (атомная война и не может быть иной) 

раздавит Кремль. Народ его на этот раз эффектно покинет. И в будущем Нюрнберге 

его будут судить и вместе с патриархом Алексеем включительно» [11, c. 210]. Эти 

христиане из русского зарубежья и были готовы покарать СССР – не Россию – ядер-

ной войной. 

Позиция Н.А. Бердяева была иной. Начало его полной солидарности с Со-

ветской Россией приходится на день всех святых на Руси воссиявших, на  



50                                                                                Соловьёвские исследования. 2025. Выпуск 4(88) 

                                    Solovyov Studies. 2025. Issue 4(88) 

22 июня 1941 г., когда Гитлер двинулся на Восток. Бердяев писал: «Вторжение 

немцев на русскую землю потрясло глубины моего существа. Моя Россия под-

верглась смертельной опасности, она могла быть расчленена и порабощена… 

Опасность для России переживалась очень мучительно. Естественно присущий 

мне патриотизм достиг предельного напряжения. Я чувствовал себя слитым с 

успехами Красной Армии. Я делил людей на желающих победы России и желаю-

щих победы Германии. Со второй категорией людей я не соглашался встречаться, 

я считал их изменниками» [7, c. 335]. Когда обозначился закат Третьего рейха и 

оккупанты были изгнаны из Парижа, философ не скрывал своего восхищения му-

жеством советских людей, доблестью Красной Армии и ее полководцев. В ноябре 

1944 г. в «Союзе русских патриотов» он читал доклад о «Русской и германской 

идее», противопоставленных в контексте текущей войны. Заметным событием в 

жизни зарубежья стала напечатанная им в просоветской газете «Русский патриот» 

15 апреля 1945 г. статья с неуклюжим названием «Превращение национализма в 

интернационализм», в которой он прямо говорит о большевиках как о патриотах 

России, сумевших очень хорошо ее защищать, а тех, кто «в немецкой форме ез-

дили на фронт или доносили немцам на своих соотечественников», прямо назы-

вает изменниками. Майскую победу 1945 года философ отметил торжественно, 

вывесив над домом в Кламаре красный флаг. В другой статье «Почему Запад не 

принимает Советской России?» (1945 г.), опубликованной в той же газете, автор 

пояснял, что советское общество – это бесклассовое общество, что-де в нем нет 

конфликтов между личностью и обществом, а также между обществом и государ-

ством и что, мол, ему не нужны правовые гарантии. 

Просоветские выступления Н.А. Бердяева породили множество слухов: 

«вел разные переговоры с Богомоловым – кажется, считался у “них” своим… 

Эмигрантам брать советский паспорт советовал» и, как будто, сам его взял,  

«У него в Кламаре собиралось чуть не все просоветское тогдашнего Парижа: 

Якобы после выхода в свет «Русской идеи» Н.А. Бердяев был приглашен на 

празднование годовщины Октября, и кто-то из посольских приглашал его вести 

философский кружок. Он был «слишком с победителями» – с раздражением пи-

сал о философе Б.К. Зайцев, не забыв поставить слово «победитель» в кавычки 

[12, c. 80]. Зарубежье страшилось советского тоталитаризма и предпочитало за-

падные демократии. На мыслителя обрушилась лавина упреков. 

Различие позиций объясняется бердяевским пониманием патриотизма, о чем 

он писал: «… для русской эмиграции главный вопрос есть отношение к советской 

власти… Я считаю главным вопросом вопрос об отношении к русскому народу, к 

советскому народу, к революции как внутреннему моменту в судьбе русского 

народа» [7, c. 340]. В согласии со своим органицизмом он полагал, что жизнь 

страны, включая и работу государственных институтов, определяется жизнью 

народа, потому и отношение Советской России нужно определять не отношением к 

государственным институтам, а отношением к народу. Он писал об этом просто и 

ясно: «Отношение к русскому народу, к смыслу революции и исторической судьбе 



Ермичёв А.А. О «советской ориентации» у Н.А. Бердяева: уточнение понятия                             51 

Ermichev A.A. On N.A. Berdyaev's “Soviet Orientation”: Clarifying the Concept   

народа не тождественно с отношением к советской власти, к власти государства» 

[7, c. 347]. Даже называя советскую власть «единственной русской национальной 

властью» и уточняя, добавлял: «никакой другой нет»12, хотя он «не питал к ней ни-

каких иллюзий», думая, что она делает «много дурного»13. В своем последнем, са-

мом, казалось бы, советизанском сборнике «На пороге новой эпохи»  

(1947 г.) он называет Сталина «бесчеловечным тираном» и равно непримирим к 

диктатуре национал-социализма и коммунизма. Тогда же он смело говорил: «Готов 

защищать Советскую Россию как мою родину…» [9, c. 260]. 

 

III 
 

Со всей определенностью можно указать на два истока «советской ориен-

тации» мыслителя. Первым из них – его органицистский и персоналистский под-

ход к социальному бытию, из чего следовало, что судьба народа была судьбой 

самого философа. Вторым источником стала его оценка Октября как народной 

революции, которая «актуализировала» «огромные потенциальные силы рус-

ского народа», а главный смысл Октября («скачок через бездну» – так его назы-

вал философ), по мнению философа, заключался в том, что «первый раз во все-

мирной истории в основу социалистического строя огромной страны положен 

принцип, не допускающий эксплуатации человека человеком»14. 

Н.А. Бердяев говорит о двух главных достижениях Октябрьской револю-

ции – о социальном единстве общества в Советской России и о новом положении 

культуры, которая стала доступной не только элите, но и всему народу15. Каждое 

из этих событий Н.А. Бердяев оценивает и как проявление непреложного закона 

истории, или «таинственного смыкания прошлого и будущего», и как исполне-

ние высоких требований «русской идеи». Тогда социально-политическое и со-

циально-культурное содержание этих событий предстает как национальное, но 

и тогда же – универсальное. 

Его оценка Октября высока чрезвычайно: «русскому народу в его истори-

ческой судьбе выпало на долю осуществить более справедливый и более чело-

вечный социальный строй чем тот, который существует на Западе»16. Бердяев 

                                                      
12 См.: Бердяев Н.А. Самопознание. Опыт философской автобиографии. С. 340. 
13 Там же. С. 263. 
14 См.: Бердяев Н.А. На пороге новой эпохи. С. 258. 
15 Быть может, для того чтобы примирить рядового «зарубежного» русского с Советами, он назы-

вает еще одно достижение – «самое лучшее в мире законодательство о собственности». Личная 

собственность признается в Советской России, но в форме, не допускающей эксплуатации чело-

века. В оценке результатов Октября читатель заметит у Бердяева интересные оговорки: «Классов, 

в той форме, в какой они существуют в капиталистическом обществе, более нет, хотя возможно 

возникновение новых форм неравенства» [4, c. 264]. Когда философ высоко ценит демократиза-

цию культуры, то сразу же подсказывает, что «в такого рода процессах качество культуры в начале 

всегда понижается», а подходящим примером к тому указывал на забытый в Советской России 

«серебряный век» русской культуры.  
16 См.: Бердяев Н.А. На пороге новой эпохи. С. 255. 



52                                                                                Соловьёвские исследования. 2025. Выпуск 4(88) 

                                    Solovyov Studies. 2025. Issue 4(88) 

писал: «Россия уже совершила то, к чему другие народы идут и должны идти: 

социальная революция в Европе неизбежна», «мир идет к социализму в той или 

иной форме», но при этом «должно желать, чтобы социальная революция… про-

исходила наименее насильственным и кровавым путем». Наконец, Н.А. Бердяев 

полагает, что «… неприятие революции в ее основном смысле означает отрица-

ние миссии России для мира» [4, c. 227–318]. Проложив путь к социальному пе-

реустройству всего мира, Россия подтверждает мнение А.С. Пушкина и  

Ф.М. Достоевского о русском как всечеловеке. 

Столь же высоко философ ценит открытый Октябрем доступ народа к куль-

туре: «… низшие социальные слои поднимаются в своем культурном уровне, 

народные массы получают образование, читают русскую литературу XIX века, 

ищут света и знания…» [4, c. 257]. Народный гений А.С. Пушкина и Л.Н. Толстого 

обретает своего настоящего читателя. Даже когда он видит, что Россия индустри-

ализируется, то есть «материализируется», даже когда он воображает, что в Рос-

сии состоится «новый тип цивилизации американского типа, с преобладанием тех-

ники и поглощенностью земными благами», он знает, что если этот процесс «про-

исходит под знаком социализма» в стране, которая «живет духовным капиталом, 

приобретенным тысячелетним его христианским воспитанием», то и тогда «рус-

ский народ останется верен своей духовной природе»17. 

Глядя из зарубежья, Н.А. Бердяев был внимателен к происходившему в 

СССР «выпрямлению линии исторического развития», «восстановлению рус-

ской истории»18. Он находил в этом действие гегелевской диалектики тезиса–

антитезиса–синтезиса, и сам был настойчив в поисках того из прошлого, что 

или уже наличествует в Советской России, или может возвратиться в советскую 

жизнь. К этому философа обязывала самая первая посылка его «советологии» о 

том, что Октябрь актуализировал потенциальные возможности народа. Он нахо-

дит, что реализованная революцией идея социализма имеет свое начало в об-

щинном характере жизни русского крестьянина, а способность советского 

народа к героизму и жертвенности воспитана у него тысячелетием христианства. 

Он хочет «верить, что в России есть подземное, глубинное духовное течение», и 

видит, что «очень усиливается национальное чувство», что в сознании советских 

людей складывается настоящий культ выдающихся творцов русской истории и 

культуры19. Он одобряет, что в практику русского коммунизма вошли элементы 

славянофильства и «признаются заслуги православной церкви в русской исто-

рии», «в плане чисто внешнем восстанавливаются формы, чины, ордена…»20. 

Даже советский тоталитаризм философ сближает с тоталитаризмом Москов-

ского царства, впрочем, указывая при этом на тотальность русского мировоззре-

ния вообще. Сам философ очень ждет, чтобы вернулись ценности «серебряного 

                                                      
17 См.: Бердяев Н.А. На пороге новой эпохи. С. 224–326. 
18 Там же. С. 264. 
19 Там же. С. 224–264. 
20 Там же. С. 264. 



Ермичёв А.А. О «советской ориентации» у Н.А. Бердяева: уточнение понятия                             53 

Ermichev A.A. On N.A. Berdyaev's “Soviet Orientation”: Clarifying the Concept   

века» отечественной культуры. Он уверен, что «Россия и русский народ вер-

нутся к своим вечным идеям»21. 

Философ сопереживал нелегкой судьбе советских людей. Он видел, что 

«скачок через бездну» (то есть Октябрьская революция) был преждевременным. 

Он не был подготовлен развитием страны, и это приводило к «переломам и уве-

чьям» в советской истории. «Сердце сочится кровью, когда я думаю о Рос-

сии…Есть что-то мучительное в русской судьбе», – размышлял он и, обращаясь 

к зарубежью, просил его относиться «с терпением к процессам, происходящим 

в советской России, и соглашаться на жертвы, чтобы разделить судьбу русского 

народа»22. 

Сразу по окончании войны Н.А. Бердяев, как и многие советские люди, 

надеялся, что «после укрепления социального строя, которому уже не может 

грозить никакой серьезной опасности, в России будет провозглашена свобода 

духа, совести, мысли, слова»23, и даже на то, что в ней будет найдена иная форма 

демократии, нежели та, что существует в буржуазном обществе. «Можно быть 

уверенным, – однажды заявил мыслитель, – что русский народ не вернется к 

капиталистическому строю» [4, c. 258]. 

Но в советской жизни было другое, о чем Н.А. Бердяев знал, о чем писал 

и что делало философа субстанциально (позволим себе такое определение) чуж-

дым СССР. Здесь признавалась только одна свобода – разрешенная коммунисти-

ческой партией и советским государством. То было свободой активно строить 

«светлое будущее» согласно их рекомендациям и быть при этом максимально 

активным. Такая свобода, справедливо полагал философ, «мало подходит для 

творчества культуры и духовной жизни»24. 

У Н.А. Бердяева была совершенно другая свобода. В ее понимании он 

шел от неповторимости индивидуальности в ее хрупком существовании в 

бесконечности пространства – времени мировой данности. Его свобода – это 

свобода духа, та, которая выделяет человека из мировой данности и которая 

одна только делает его подлинно независимым от чего бы то ни было. Фило-

соф мог понять необходимость экономической и даже – на время – политиче-

ской несвободы, мог примириться с тем, что народ привыкает к несвободе и 

сам становится носителем несвободы, но ни на мгновение не мог допустить, 

чтобы кто-то ограничивал его свободу. Свобода – это основа основ филосо-

фии Н.А. Бердяева, ее фундаментальный принцип, и он когда-то должен был 

«сработать» в отношении «советской ориентации». И он действительно сра-

ботал со всей возможной определенностью. Это произошло в конце жизни 

мыслителя. 

 

                                                      
21 См.: Бердяев Н.А. На пороге новой эпохи. С. 258. 
22 Там же. С. 265. 
23 Там же. С. 266. 
24 Там же. С. 267. 



54                                                                                Соловьёвские исследования. 2025. Выпуск 4(88) 

                                    Solovyov Studies. 2025. Issue 4(88) 

IV 
 

Послевоенные годы были нелегкими для Н.А. Бердяева. Русская эмигра-

ция, вчера еще послушная немецкой администрации, теперь приспосабливалась 

к новой власти. Раздражало и другое. Союз русских патриотов «заявил о безого-

ворочном принятии советской власти и режима Советской России…» 25 .  

В 1945 г. скончалась страдавшая от неизлечимой болезни жена философа Лидия 

Юдифовна. Советская ориентация Бердяева подвергалась остракизму со сто-

роны зарубежья. Не дождавшись военного крушения большевизма, оно теперь 

вымещало свою злобу на Бердяеве. Вести, приходившие из СССР, тоже не радо-

вали философа. «47 год был для меня годом мучения о России… я пережил тя-

желое разочарование. После героической войны процессы, происходящие в Со-

ветской России, протекли не так, как можно было надеяться. Свобода не воз-

росла, скорее, наоборот», – писал он [7, c. 346]. Казалось, советская власть и рус-

ское зарубежье вместе проверяли политико-культурную ориентацию Н.А. Бер-

дяева на прочность. 
Заключительным эпизодом «советской ориентации» философа стала его 

статья «Третий исход» (1949 г.), опубликованная спустя год после кончины  
Н.А. Бердяева в десятом номере журнала «Новое швейцарское обозрение». «Тре-
тий исход» был его предложением выхода из мирового кризиса – не на пути со-
ветского социализма и не на пути капитализма, а «третьим исходом» – на пути 
христианского социализма. Чтобы подступиться к нему, философ предлагал от-
казаться от поверхностного рационалистического сознания и принять религиоз-
ное, христианское сознание. Но то было не сознанием обветшавшего историче-
ского христианства, которое вместе с европейским гуманизмом переживало же-
стокий кризис, а сознанием нового христианства, того, какое он сам принял его 
еще в начале ХХ века в Петербурге, в доме Мурузи, окунувшись в атмосферу 
русского духовного ренессанса, и которому он был верен всю жизнь. Его хри-
стианство – это осмысление бытия как Богочеловеческого процесса, это творче-
ское содружество человека и Бога в мировой истории. В его христианстве  
«… нужен не уход от процессов в мире и гордое возвышение над ним, а вхожде-
ние в эти процессы, активное изживание судеб мира и человека при внутренней 
свободе от этих процессов, недопущение рабства миру, преодоление понимания 
христианства как религии личного спасения и понимание христианства как со-
циального и космического преображения» [14, c. 231]. Понимая, что вопрос о 
причине мирового кризиса – это «не вопрос политики или экономики, но нрав-
ственности и духовности»26, то есть вопрос религиозный, Н.А. Бердяев предла-
гает принять его в «неохристианстком» решении – признав творческие способ-
ности человека соравными Богу и, поселив Бога в своем сердце, быть во всем 
христианином. Н.А. Бердяев адресует правду нового христианства каждому из 

                                                      
25 См.: Бердяев Н.А. Самопознание. Опыт философской автобиографии. С. 340. 
26 См.: Бердяев Н.А. На пороге новой эпохи. С. 158. 



Ермичёв А.А. О «советской ориентации» у Н.А. Бердяева: уточнение понятия                             55 

Ermichev A.A. On N.A. Berdyaev's “Soviet Orientation”: Clarifying the Concept   

нас, кто вместе с другими людьми составляет мир: «духовная жизнь охватывает 
не только «Я», но и «МЫ»27, а когда «есть морально-духовная правда, то она 
должна иметь и свое социально-историческое проявление»28. Таковым проявле-
нием, по соображениям Н.А. Бердяева, мог бы стать особый общественный поря-
док – «синдикальный, не допускающий чрезмерного расширения государ-
ства…»29. Его социализм – это продукт свободного нравственного выбора чело-
века, это этический социализм, который марксист Н.А. Бердяев начала XIX века 
проповедовал в своей книге о субъективизме и индивидуализме в общественной 
философии. Политическая позиции, занятая им еще в Вологодской ссылке, про-
явилось в 1948 г. Философ обозначил преимущество своего социализма перед 
советским коммунизмом с помощью служебной части речи «не»: его социализм 
не связан с определенным мировоззрением, не предполагает социального наси-
лия и не связан с принципом коллективизма, он «не считает все средства дозво-
ленными для осуществления своих целей. Не предполагает достичь социалисти-
ческого общества, расстреляв и посадив в концентрационные лагеря большое 
количество людей»30. Впервые в «советской ориентации» в «Третьем исходе» 
прямо сказано, что особенность советского социализма заключается в его несво-
боде: «То является истиной, что в России нет никакой свободы» [15, c. 72]. 

Б.П. Вышеславцев31, который в годы войны прислуживал немцам и вла-
совцам, а теперь считал себя приверженцем «американо-европейского патрио-
тизма», истолковал отмежевание Н.А. Бердяева от сталинского коммунизма как 
«последнее движение мыслителя назад к свободе», имея в виду политические 
нормы буржуазного либерально-демократического общества. «Третьего, – или 
капитализм или сталинский коммунизм – не дано», – убеждает Б.П. Вышеслав-
цев и без колебаний советует Н.А. Бердяеву оставить нелепые предложения 
«третьего исхода» и просто примкнуть к миру христианской культуры вместе с 
ее ценностями, прежде всего с ценностью свободной личности и либерального 
правового государства» [13, c. 78–79]. 

Оппонент не захотел заметить, как в своей последней статье Н.А. Бердяев 
высоко ставит опыт Советской России: «русский народ первый сделал социаль-
ный опыт, необычайный по смелости, и поставил новую тему для всего мира. 
Пусть он иногда ошибается, но это лучше, чем ничего не делать и остаться в 
самодовольстве» [14, c. 75], как он критичен в отношении буржуазного мира и 

                                                      
27 См.: Бердяев Н.А. На пороге новой эпохи. С. 234. 
28 Там же. С. 218. 
29 См.: Бердяев Н.А. Третий исход // Соловьёвские исследования. 2025. Вып. 1(85). С. 72 [15]. 
30 Там же. 
31 Б.П. Вышеславцев был давним знакомым Н.А. Бердяева. Вместе они редактировали знаменитый 

религиозно-философский журнал «Путь» (1925–1940 гг.). В «Самопознании» Н.А. Бердяев ни разу 

не назвал его имени. Как замечает один из современников, он в 1949 г. отсиживался в Швейцарии, 

опасаясь возвращаться во Францию и предстать перед французским судом из-за своего коллабо-

рационизма. В том же номере «Обозрения» Б.П. Вышеславцев отвечает Н.А. Бердяеву статьей 

«Никакого третьего пути нет». 

 



56                                                                                Соловьёвские исследования. 2025. Выпуск 4(88) 

                                    Solovyov Studies. 2025. Issue 4(88) 

ожидает прихода «европейской социалистической федерации народов».  
На самом деле категорическое отмежевание философа от сталинского 

коммунизма следует рассматривать в двух отношениях. Во-первых, как еще 
одно подтверждение его философии свободы: у него даже Бог не может посяг-
нуть на свободу человека, даже «власть святых», а не какое-нибудь Оргбюро ЦК 
ВКП(б). Во-вторых, оно было уточнением содержания его «советской ориента-
ции». Здесь прилагательное «советская» означает, что русский народ сейчас про-
живает в государстве, обозначенном аббревиатурой СССР и потому является со-
ветским народом. Возврат к свободе (последнее движение мыслителя назад к 
свободе», как думал Б.П. Вышеславцев) не был отказом его от «советской ори-
ентации», а, напротив, был обретением полноты ее содержания. 

Русское зарубежье, сосредоточив внимание на политическом аспекте «со-
ветской ориентации», априорно отвергло ее главную проблему – непрерывности 
русской и советской истории. 

Образом жизни принуждаемая к либерально-демократическому космопо-
литизму эмиграция называла Н.А. Бердяева глашатаем советского провинциа-
лизма, а его позицию – национализмом. Такие характеристики в отношении  
Н.А. Бердяева по меньшей мере абсурдны. 

 
Список литературы 

 

1. Гаман Л.А. Историософия Н.А. Бердяева. Томск, 2003. С. 212.  

2. Гаман Л.А. Советская Россия: взгляд Н.А. Бердяева (некоторые аспекты проблемы) // 

Соловьёвские исследования. 2014. Вып. 2(42). С. 92–108. 

3. Волкогонова О.Д. Бердяев. М.: Молодая гвардия, 2010. С. 355–370. 

4. Бердяев Н.А. На пороге новой эпохи // Бердяев Н.А. Истина и откровение. Пролегомены 

к критике откровения. СПб.: Изд-во РХГИ,1996. С. 156–349. 

5. Бердяев Н.А. Истоки и смысл русского коммунизма. М.: Наука, 1990. 224 с. 

6. Бердяев Н.А. Русская идея. СПб.: Азбука-Классика, 2012. 320 с. 

7. Бердяев Н.А. Самопознание. Опыт философской автобиографии. М.: Книга, 1991. 446 с. 

8. Бердяева Л. Профессия: жена философа. М.: Молодая гвардия, 2002. С. 198.  

9. Бердяев Н.А. «В четвертом измерении пространства…». Письма Н.А. Бердяева к кн.  

И.П. Романовой. 1931–1947 // Минувшее: Исторический альманах, 16. М.; СПб.: Atheneum; Фе-

никс, 1994. С. 209–264. 

10. Письмо Н.Н. Берберовой Г.П. Федотову от 28 февраля 1948 г. // Федотов Г.П. Собр. соч. 

в 12 т. Т. 12. Письма Г.П. Федотова и письма различных людей к нему. Документы.  

М.: Изд-во «Тэтис паблишн», 2008. С. 403–407. 

11. Колеров М.А. Введение в идейную историю русской эмиграции. Калининград: Изд-во 

БФУ им. И. Канта, 2024. 416 с. 

12. Зайцев Б.К. Бердяев // Н.А. Бердяев: pro et contra. Антология. Кн. 1. СПб.: Изд-во РХГИ, 

1994. С. 77–81. 

13. Вышеславцев Б.П. Никакого третьего пути нет. Ответ на политическое завещание Бер-

дяева // Соловьёвские исследования. 2025. Вып. 1(85). С. 76–80. 

14. Бердяев Н.А. Из записной тетради Н.А. Бердяева // Новый журнал. Нью-Йорк, 1966.  

Кн. 85. С. 231–241. 

15. Бердяев Н.А. Третий исход // Соловьёвские исследования. 2025. Вып. 1(85). С. 68–76. 

 

  



Ермичёв А.А. О «советской ориентации» у Н.А. Бердяева: уточнение понятия                             57 

Ermichev A.A. On N.A. Berdyaev's “Soviet Orientation”: Clarifying the Concept   

References 
 

(Sources) 
 

Collected Works 
1. Pis'mo N.N. Berberovoy G.P. Fedotovu ot 28 fevralya 1948 g. [Letter from N.N. Berberova to 

G.P. Fedotov, dated February 28, 1948], in Fedotov, G.P. Sobranie sochineniy v 12 t., t. 12. Pis'ma  
G.P. Fedotova i pis'ma razlichnykh lyudey k nemu. Dokumenty [Collected Works in 12 vols., vol. 12. 
Letters from G.P. Fedotov and Letters from various people to him. Documents]. Moscow: Izdatel'stvo 
«Tetis pablishn», 2008, pp. 403–407. 

 

Individual Works 
2. Berdyaev, N.A. Na poroge novoy epokhi [On the Threshold of a New Era], in Berdyaev, N.A. 

Istina i otkrovenie. Prolegomeny k kritike otkroveniya [Truth and Revelation. Prolegomena to the Critique 
of Revelation]. Saint-Petersburg: Izdatel'stvo RKhGI, 1996, pp. 156–349. 

3. Berdyaev, N.A. Istoki i smysl russkogo kommunizma [The Origins and Meaning of Russian 
Communism]. Moscow: Nauka, 1990. 224 р. 

4. Berdyaev, N.A. Russkaya ideya [The Russian Idea]. Saint-Petersburg: Azbuka-Klassika, 2012. 
320 p. 

5. Berdyaev, N.A. Samopoznanie. Opyt filosofskoy avtobiografii [Self-Knowledge. Experience of 
Philosophical Autobiography]. Moscow: Kniga, 1991. 446 р. 

6. Berdyaeva, L. Professiya: zhena filosofa [Profession: wife of a philosopher]. Moscow: Mo-
lodaya gvardiya, 2002, p. 198. 

 

(Articles from Scientific Journal) 
 

7. Berdyaev, N.A. Iz zapisnoy tetradi N.A. Berdyaeva [From N.A. Berdyaev's Notebook], in No-
vyy zhurnal. New York, 1966, book 85, pp. 231–241. 

8. Berdyaev, N.A. Tretiy iskhod [The Third Outcome], in Solov'evskie issledovaniya, 2025, issue 
1(85), pp. 68–76.  

9. Gaman, L.A. Sovetskaya Rossiya: vzglyad N.A. Berdyaeva (nekotorye aspekty problemy) [So-
viet Russia: N.A. Berdyaev's View (Some Aspects of the Problem)], in Solov'evskie issledovaniya, 2014, 
issue 2(42), pp. 92–108. 

10. Vysheslavtsev, B.P. Nikakogo tret'ego puti net. Otvet na politicheskoe zaveshchanie Ber-
dyaeva [There is No Third Way. Response to Berdyaev's Political Testament], in Solov'evskie issledo-
vaniya, 2025, issue 1(85), pp. 76–80. 

 

(Articles from Proceedings Collections of Research Papers) 
 

11. Berdyaev, N.A. «V chetvertom izmerenii prostranstva…». Pis'ma N.A. Berdyaeva k kn.  
I.P. Romanovoy. 1931–1947 [“In the Fourth Dimension of Space...”. Letters of N.A. Berdyaev to Princess 
I.P. Romanova. 1931–1947], in Minuvshee: Istoricheskiy al'manakh, 16 [The Past. Historical  
Almanac, 16]. Moscow; Saint-Petersburg: Atheneum; Feniks, 1994, pp. 209–264. 

12. Zaytsev, B.K. Berdyaev, in N.A. Berdyaev: pro et contra. Anthology. Book 1. Saint-Peters-
burg: Izdatel'stvo RKhGI, 1994, pp. 77–81. 
 

(Monographs) 
 

13. Gaman, L.A. N.A. Istoriosofiya N.A. Berdyaeva [Berdyaev's Historiosophy]. Tomsk, 2003, 
p. 212. 

14. Kolerov, M.A. Vvedenie v ideynuyu istoriyu russkoy emigratsii [Introduction to the Ideo-
logical History of the Russian Emigration]. Kaliningrad: Izdatel'stvo BFU im. I. Kanta, 2024. 416 р. 

15. Volkogonova, O.D. Berdyaev. Moscow: Molodaya Gvardiya, 2010, pp. 355–370. 


