
Евлампиев И.И. «Спор» Фихте и Гегеля в историко-философских работах И.А. Ильина …               29 

Evlampiev I.I. “The Debate” between Fichte and Hegel in the Historical and Philosophical Works of I.A. Ilyin … 

ИСТОРИЯ РУССКОЙ ФИЛОСОФИИ 
 

HISTORY OF RUSSIAN PHILOSOPHY 
 

 

УДК 14(430)(091) 

ББК 87.3(4Гем)5-535 

 
Игорь Иванович Евлампиев 

Санкт-Петербургский государственный университет, доктор философских наук, профессор, профессор 

кафедры русской философии и культуры, Россия, Санкт-Петербург, e-mail: yevlampiev@mail.ru 
 

«Спор» Фихте и Гегеля в историко-философских работах  

И.А. Ильина. Статья вторая: Проблема отношений Бога, 

 мира и человека1 
 
Аннотация. На основе анализа второй части книги И.А. Ильина «Философия Гегеля как учение о 

конкретности Бога и человека» констатируется, что в ней Ильин пришел к выводу о том, что Ге-

гель целиком принял учение Фихте, описывающее Бога как глубинную сущность человека. Од-

нако, приняв это учение, Гегель не принял его главного вывода о том, что для человека, раскрыв-

шего в себе Бога, ставшего божественной личностью, возможно мистическое действие на мир, не 

считающееся с его рациональными законами. Показано, что Гегель хотел дать рациональное обос-

нование возможности для Бога подчинить себе отпавший от него мир, но в конце концов он по-

терпел неудачу в этом главном замысле. В результате сделан вывод, что его система оказалась 

двусмысленной: признавая на словах возможность полного триумфа Бога в мире в форме Абсо-

лютного государства, Гегель в реальном описании общества и истории приходит к противополож-

ному выводу о невозможности полного подчинения Богу иррационального начала, господствую-

щего в эмпирической жизни людей. После выделения этой главной идеи работы Ильина получен 

новый результат о соотношении влияния учений Фихте и Гегеля в философии XIX–ХХ веков. По-

казано, что Гегель породил последнюю версию рационализма, основанного на метафизическом 

дуализме Бога и иррационального начала (К. Маркс, М. Хайдеггер, Ж.-П. Сартр и др.) и признаю-

щего человека радикально ограниченным существом, неспособным обрести божественное всемо-

гущество. Краткий анализ философии наследников Фихте (С. Кьеркегор, Л.Н. Толстой, Ф. Ницше, 

А. Бергсон, С.Л. Франк и др.) позволяет сделать обратный вывод: они признали возможным для 

человека обрести полноту божественного всемогущества и преобразовать мир к совершенству. 

 

Ключевые слова: европейский рационализм, мистицизм, иррациональное начало, высшие лично-

сти, метафизический дуализм 
  

                                                      
1  Исследование выполнено за счет гранта Российского научного фонда № 24-18-00479, 

https://rscf.ru/project/24-18-00479, Санкт-Петербургский государственный университет. This study 

was funded by Russian Science Foundation, project number 24-18-00479, https://rscf.ru/project/24-18-

00479, Saint Petersburg State University. 

 

© Евлампиев И.И., 2025 

  Соловьёвские исследования, 2025, вып. 4(88), с. 29–43. 



30                                                                                Соловьёвские исследования. 2025. Выпуск 4(88) 

                                    Solovyov Studies. 2025. Issue 4(88) 

Igor Ivanovich Evlampiev 

Saint-Petersburg State University, Doctor of Philosophy, Professor, Professor of the Department of Rus-

sian Philosophy and Culture, Russia, Saint-Petersburg, e-mail: yevlampiev@mail.ru 

 

“The Debate” between Fichte and Hegel in the Historical  

and Philosophical Works of I.A. Ilyin. Article Two:  

The Problem of the Relationships of God, World, and Man 
 
Abstract. Based on an analysis of the second part of I.A. Ilyin's book, “Hegel's Philosophy as a Doctrine of the 

Concreteness of God and Man”, Ilyin concludes that Hegel fully embraced Fichte's teaching, which describes 

God as the deepest essence of man. However, while accepting this teaching, Hegel rejected its central conclu-

sion: that for man, having discovered God within himself and become a divine personality, mystical action on 

the world is possible, defying its rational laws. It is shown that Hegel sought to provide a rational justification 

for God's ability to subjugate a world that had fallen away from him, but ultimately failed in this fundamental 

plan. As a result, the conclusion is reached that his system proved ambiguous: while verbally acknowledging 

the possibility of God's complete triumph in the world in the form of the Absolute State, Hegel, in his actual 

description of society and history, arrives at the opposite conclusion: the impossibility of the complete 

subordination to God of the irrational principle that dominates human empirical life. Having high-

lighted this central idea of Ilyin's work, the article arrives at a new result regarding the relationship 

between the influence of Fichte and Hegel in the philosophy of the 19th and 20th centuries. It is shown 

that Hegel gave birth to the latest version of rationalism, based on the metaphysical dualism of God 

and the irrational principle (Karl Marx, Max Heidegger, Jean-Paul Sartre, and others) and recognizing 

man as a radically limited being, incapable of attaining divine omnipotence. A brief analysis of the 

philosophy of Fichte's successors (S. Kierkegaard, L.N. Tolstoy, F. Nietzsche, A. Bergson, S.L. Frank, 

and others) allows us to draw the opposite conclusion: they recognized the possibility for humans to 

attain the fullness of divine omnipotence and transform the world toward perfection. 

 

Key words: European rationalism, mysticism, irrational principle, higher personalities, metaphysical du-

alism 
 

DOI: 10.17588/2076-9210.2025.4.029-043 

 

 

Переход Абсолютного Духа, достигшего в своем чисто логическом разви-

тии состояния абсолютной конкретности, породившего в себе всю многообраз-

ную систему категорий от бытия до Абсолютного государства, в свое инобытие, 

в материальную природу Гегель мыслил как повторение в новом «материале» 

процесса диалектической конкретизации. Если бы материальная действитель-

ность была такой, какой ее хотел видеть Гегель, она показывала бы такую же 

гармоничную и последовательную систему все более сложных и цельных явле-

ний, какой была система логических категорий в Абсолютном Духе. Но, как 

утверждает Ильин в труде «Философия Гегеля как учение о конкретности Бога 

и человека», Гегель очень хорошо видел, что такой гармонии и органической 

последовательности явлений в материальном мире нет, более того, в нем дей-

ствуют силы, противостоящие действию организующего начала и разрушающие 



Евлампиев И.И. «Спор» Фихте и Гегеля в историко-философских работах И.А. Ильина …               31 

Evlampiev I.I. “The Debate” between Fichte and Hegel in the Historical and Philosophical Works of I.A. Ilyin … 

даже относительную гармонию. Это трезвое понимание действительности боро-

лось в нем с верой в возможность правильного, должного воплощения Духа в 

материи. Согласно Ильину, именно столкновение этой веры и этого трезвого по-

нимания делает оценку истинных результатов гегелевской философии чрезвы-

чайно трудным. Большая часть интерпретаторов Гегеля видели только его веру 

и считали, что в своей философии природы и философии духа он изображает 

победное шествие Духа в материальном мире; это и порождало то критичное, а 

часто и просто насмешливое отношение к Гегелю, которое демонстрирует, 

например, Соловьев в работе «Кризис западной философии (против позитиви-

стов)». Ильин же считает, что внимательное прочтение главных трудов Гегеля 

должно привести нас к совершенно иному выводу, который он и пытается обос-

новать во второй части своего труда: Гегель в конце концов признает, что по-

рожденное Духом инобытие (материя) оказывается не орудием его более пол-

ного явления в бытии, а противостоящей силой, не позволяющей ему реализо-

вать с достаточной полнотой свои спекулятивные «богатства». Как пишет 

Ильин, при переходе в материальную природу «понятие теряет свой спекуля-

тивно-мыслящий вид и облекается в форму немыслящей, бессознательной, про-

странственно-временной вещи»2. «Мышление, эта абсолютная сила и власть, из-

меняет Понятию, отпавшему в инобытие. Эта измена наносит жизни Понятия и 

его строю тяжелый удар: Идея лишается своей спекулятивной власти. <...>  

С нескрываемой растерянностью и беспомощностью говорит нередко Гегель о 

той беспомощности и растерянности, в которой внезапно оказалось Понятие, – 

пишет Ильин в своей работе «Философия Гегеля как учение о конкретности Бога 

и человека» и далее продолжает. – “Отпадение” Идеи оказывается ее “паде-

нием”, и к новому состоянию ее должно быть отнесено и применено всё, что 

Гегель формулировал и выговорил об эмпирической конкретности. И, прежде 

всего, этот мир чувственного бывания оказывается спекулятивно-неприемле-

мым. Понятие стоит здесь в безысходной необходимости отвергнуть себя за от-

падение от себя. Мир не может быть “оправдан”. <...> Понятие погибает в со-

зданном им хаосе» [1, c. 210–214].  

Именно в этом месте Ильин формулирует главный тезис своей новой интер-

претации системы Гегеля: он утверждает, что, признавая крушение замысла, объ-

единявшего его с Шеллингом (Ильин в статье о Фихте 1912 г. считал этот замысел 

выполненным Гегелем), немецкий философ пытается сохранить в разработке 

своей системы хотя бы отдельные его элементы, и это порождает заметные про-

тиворечия в его построениях: «слагается единое, но многоголосое решение, подчас 

лишь с большим трудом поддающееся дешифрированию» [1, c. 214]. Гегель не 

может признать, что мир совсем «отпал» от Бога и существует только по своим 

                                                      
2 См.: Ильин И.А. Философия Гегеля как учение о конкретности Бога и человека. СПб.: Наука, 

1994. С. 209 [1].  



32                                                                                Соловьёвские исследования. 2025. Выпуск 4(88) 

                                    Solovyov Studies. 2025. Issue 4(88) 

противобожественным законам, он пытается доказать, что Духу, вошедшему в ма-

терию, все-таки удается частично подчинить ее себе. 

Ильин находит в этой части гегелевской системы концепцию «образов» 

мира, которые понимаются как ключевые явления природной действительности, 

демонстрирующие состоявшуюся победу божественного начала над иррацио-

нальной стихией: «“Образ” есть не осуществляющаяся, но осуществившаяся 

сущность: Бог, принявший инобытие в органический состав своей действитель-

ности» [1, c. 239]. Наиболее важными из этих «образов» являются природный 

организм, человек и государство. В каждом из них осуществляется особенно 

полное взаимодействие и органичная взаимодополнительность низшей ирраци-

ональности и божественного начала. 

В этом фрагменте гегелевской системы выясняется значение человека в 

реализации замысла божественного господства в мире и высший смысл его 

жизни: в человеке как в центральном элементе всего процесса перехода Духа в 

инобытие божественному началу открывается возможность полного и цельного 

явления в материальном мире. Выделяя этот пункт как самый важный в системе, 

Ильин именно здесь фиксирует решающее влияние идей Фихте для складывания 

окончательной версии философского мировоззрения Гегеля. Утверждая, что для 

Гегеля сущность человека, «его истинное духовное существо есть не что иное, как 

сама субстанция, сама абсолютная свобода, восстанавливающая себя в творческом 

борении», Ильин констатирует: «Здесь, как нигде, Гегель может и должен быть по-

нят из глубины учения Фихте Старшего. По Гегелю, дух, творящий свое освобож-

дение в человеке, подобен тому “абсолютному Я”, которое, по учению Фихте, си-

лою своею гарантирует “относительному, малому я” человека – победу над “не-я”, 

над инобытием. Назначение человека Гегель видит вместе с Фихте в отождествле-

нии себя со своим абсолютным духовным средоточием (субстанцией) и в восхож-

дении к абсолютной свободе. Фихте не сразу отрешается от антропоцентрического 

понимания субстанции; он говорит о свободе как о бесконечно осуществляемом 

идеале; он не знает исчерпывающего спекулятивного ряда образов, учения о вер-

ховенстве мыслящего себя понятия и о диалектически-органическом восхожде-

нии к конкретному богатству. Но онтологический корень человеческого суще-

ства Фихте и Гегель понимают одинаково – как духовное самоосвобождение» 

[1, c. 259]. Гегель, продолжает Ильин, буквально воспроизводит представление 

Фихте о присутствии Бога в человеке: «Корень человеческой души божествен; 

и не только потому и постольку, поскольку Бог открывается человеку в созерца-

нии и мышлении, а потому, что Бог реально действует в человеке и осуществ-

ляет себя через человека; человек есть подлинно «медиум» Бога, скрывающий в 

себе его могучее и творческое присутствие ...» [1, c. 274]. 

Слова Ильина о том, что Фихте «не сразу отрешается от антропоцентри-

ческого понимания субстанции», можно понять как признание того факта, что 

именно позднее его учение необходимо рассматривать в качестве правильной 



Евлампиев И.И. «Спор» Фихте и Гегеля в историко-философских работах И.А. Ильина …               33 

Evlampiev I.I. “The Debate” between Fichte and Hegel in the Historical and Philosophical Works of I.A. Ilyin … 

концепции Бога и человека, которую не мог не учитывать Гегель. Остальные от-

личия позиции Фихте от позиции Гегеля, которые фиксирует Ильин, вряд ли 

можно признать недостатками его системы, скорее, их нужно оценивать как ее 

достоинства по отношению к системе, все еще сохраняющей в себе ключевые 

элементы новоевропейского рационализма. 

Рассматривая далее, как Гегель понимает указанный процесс «духовного са-

моосвобождения» человека, т.е. воплощение им в своем конечном существе пол-

ноты Духа, Ильин еще раз вспоминает Фихте и констатирует, что Гегель в самом 

важном пункте использует его идеи: «...борьба с объектом необходима духу для его 

освобождения, и вследствие этого весь процесс субъекта с инобытием является, как 

это было и у Фихте, условием осуществления свободы. <...> Общение с инобытием 

есть необходимость, которую Идея свободно создала для себя в отпадении; и в  

то же время это есть процесс ограниченного духа, внутренне необходимый для него 

и потому проявляющий его самозаконность, т.е. свободу. Преодоление и снятие 

объекта есть необходимость для освобождающего и, наконец, освободившего себя 

духа; и в то же время это есть торжество его самоопределения, т.е. его глубочайшей 

внутренней необходимости» [1, c. 267]. 

Но на основе этой общей идеи Фихте и Гегель делают совершенно раз-

ные выводы о результатах указанной «борьбы с объектом» и, значит, о воз-

можности духовного самоосвобождения человека. Как видно из вышеприве-

денных слов, Фихте ни на мгновение не сомневается, что это возможно, его 

работа «Наставление к блаженной жизни» и посвящена разъяснению того, как 

человек может достичь состояния свободы, состояния полного слияния с Богом 

и превращения в «орудие» Бога в мире. В противоположность этому ильинская 

трактовка системы Гегеля ведет к выводу, что, хотя Гегель первоначально ве-

рил в возможность раскрытия Бога через человека, трезвое рассмотрение исто-

рии и современного состояния человечества вынудило его ответить отрица-

тельно на этот вопрос. Точнее, Ильин фиксирует два очень различных хода 

мыслей Гегеля, ведущих к прямо противоположным итогам. С одной стороны, 

в «теоретической» части своей системы, выраженной в третьей части «Энцик-

лопедии философских наук», Гегель изображает дело так, что через преобра-

зования конечного бытия человека сначала в форму объективного, а затем и 

абсолютного духа задача полного подчинения иррациональной стихии духу и 

разуму благополучно осуществляется. Но самым важным для общей оценки 

системы Ильин считает не этот итог, а конкретный анализ жизни общества и 

истории в философии права и философии истории Гегеля. Этот конкретный 

анализ приводит Гегеля к неутешительному выводу о невозможности осу-

ществления Абсолютного государства в земной действительности: «Оказыва-

ется, что сущность государства состоит в том, чтобы быть ограниченным во 

всех трех отношениях: и по объему человеческого состава, и по ритму спеку-

лятивной жизни, и по уровню духовного развития. “Абсолютное” государство 

остается в этих ограничениях, несмотря на то что оно “абсолютное”, но именно 



34                                                                                Соловьёвские исследования. 2025. Выпуск 4(88) 

                                    Solovyov Studies. 2025. Issue 4(88) 

потому что оно “государство”. И если это так, то “идея” государства явится 

знаком, отмечающим не “победу” Духа в человеке, а предел человеческого 

духа» [1, c. 430]. Поскольку государство является последним и высшим, после 

человеческой личности, «образом», в котором должно было осуществиться 

полное преобладания Духа над иррациональной стихией, неудача Духа в его 

осуществлении означает, по Ильину, общую и окончательную неудачу всего 

замысла преображения материального мира к спекулятивной конкретности и 

божественному совершенству. Вот как Ильин формулирует этот принципиаль-

ный итог своей интерпретации системы Гегеля: «Философия Гегеля, вопреки 

своему замыслу, обнаруживает предел Бога и человека в учении о “государ-

стве” и в учении об “историческом процессе”, признавая, что силе Духа не 

удается преодолеть до конца самобытную закономерность эмпирической сти-

хии» [1, c. 443]. 

Используя детальный анализ, осуществленный Ильиным в отношении си-

стем Фихте и Гегеля, можно констатировать, что, отправляясь от одного и того 

же исходного положения, рассуждения немецких мыслителей движутся в раз-

ных направлениях и заканчиваются разными выводами. Оба, как мы видели, 

признают, что сущность отдельной человеческой личности – это и есть Бог, это 

и есть тот Абсолютный Дух, который вошел в земную иррациональную стихию 

и работает над ее преображением к совершенству; оба мыслителя согласны в 

том, что отдельный человек способен усмотреть в себе свою божественную сущ-

ность и может попытаться «освободить» ее, чтобы она восторжествовала и пре-

вратила его личность в «орудие» распространения божественной власти над 

всем материальным миром. Но для Фихте состоявшаяся победа Духа в отдель-

ной личности, великий пример которой дает Иисус Христос в Евангелии от 

Иоанна, и есть кульминация борьбы Духа за господство в мире, по отношению 

к этой победе всё остальное является следствием и дополнением, в том числе 

организация жизни людей с помощью государства и упрочения власти Духа в 

мире в историческом процессе. Для Гегеля же это только первый и не самый 

главный шаг к той же цели. Если человек выполнил главное задание своей 

жизни – освободил Бога в себе, стал его покорным «орудием», это не означает 

победы духа по отношению ко всем другим людям и тем более ко всему миру. 

Чтобы реализовать более полную победу, как раз и необходимо объединение 

людей в государство и действие государства как главного «орудия» Духа в мире. 

Соответственно, невозможность воплощения Абсолютного государства озна-

чает крах всего замысла по преображению земной действительности. 

Чтобы понять причины этого различия, чтобы объяснить, почему, будучи 

полностью согласным с Фихте в постановке главного вопроса религии и фило-

софии, Гегель не смог согласиться с ним в ответе на этот вопрос, нужно при-

смотреться к тому, как развивалось его мировоззрение и какую форму оно в 

конце концов приняло.  Об этом Ильин говорит в самом конце своего труда, под-

водя окончательные итоги своего исследования. 



Евлампиев И.И. «Спор» Фихте и Гегеля в историко-философских работах И.А. Ильина …               35 

Evlampiev I.I. “The Debate” between Fichte and Hegel in the Historical and Philosophical Works of I.A. Ilyin … 

Ранние философско-теологические произведения Гегеля показывают, что 

он пытается понять христианство как чисто моральное учение; описывая жизнь 

Иисуса Христа, он исключает из его учения и из его жизни, как она известна нам 

по евангелиям, все мистические элементы. В этом очевидно чувствуется влияние 

на него философии Канта. Однако впоследствии, по утверждению Ильина, Ге-

гель переживает глубокий религиозный переворот. Он «отрекается» от Канта и 

его этики долга в пользу непосредственного принятия евангелий и их учения о 

возможности реального совершенства. В результате, как пишет Ильин, «глубо-

кий и основной замысел Гегеля – духовная сращенность людей в Боге, имма-

нентность Божества человеческому роду (“миру”), реальность Божества как 

конкретного целого, субстанциально питающего свои части, и, наконец, кон-

ститутивное рассмотрение совершенства – был навеян ему нравственным и 

мистическим духом евангельского учения» [1, c. 472]. Из евангелий Гегель вы-

вел мысль об абсолютном значении любви как иррациональной, но всемогущей 

силе единения людей друг с другом и с Богом. Нетрудно видеть, что Ильин опи-

сывает религиозные воззрения молодого Гегеля буквально в тех же выражениях, 

в каких он описывал поздние религиозные воззрения Фихте в работе «Филосо-

фия Фихте как религия совести»3. Ильин не сомневается, что позднее учение 

Фихте и вся известная нам система Гегеля были основаны на одной и той же 

глубокой предпосылке – на мистической интерпретации истинного учения 

Иисуса Христа как учения о сущностном тождестве Бога и человека. Но если 

Фихте в поздние годы окончательно принял эту интерпретацию и свою филосо-

фию подчинил выражению этого учения, заслоненного и искаженного в истории 

ложными церковными представлениями, то Гегель не остановился на этом, он 

попытался соединить силу любви с тем, что он счел носителем еще более могу-

щественной силы, – с Разумом и с его главным орудием, Понятием, причем 

именно Разум, а не любовь он принял за главное. В этом сказалась его привер-

женность рационалистической традиции, идущей от Декарта, в то время как 

Фихте в позднем учении окончательно разошелся с ней, вернувшись к более 

древней традиции мистического пантеизма, ясно выраженной Мейстером Эк-

хартом и Николаем Кузанским. 

В этом смысле «спор» между Фихте и Гегелем оказывается принципиаль-

ным для судеб европейской цивилизации: является ли последовательный науч-

ный и философский рационализм, заданный Декартом и английским эмпириз-

мом и превращенный в главное направления развития западного мира в эпоху 

Просвещения, самой сутью Запада и его культуры, как думали творцы новой 

эпохи, или это печальное заблуждение, которое нужно преодолеть, чтобы найти 

совсем другой, более плодотворный путь развития? Гегель, глубоко поняв смысл 

                                                      
3 См.: Ильин И.А. Философия Фихте как религия совести // Евлампиев И.И. Божественное и чело-

веческое в философии Ивана Ильина. СПб.: Наука, 1998. С. 494–498 [2]. 



36                                                                                Соловьёвские исследования. 2025. Выпуск 4(88) 

                                    Solovyov Studies. 2025. Issue 4(88) 

противоположного пути развития, тем не менее пытался остаться в рационали-

стической традиции, обогатив ее иррациональными слагаемыми, взятыми из тех 

источников, которые сам рационализм объявил не имеющими значения. Но в 

развитии своей системы, основанной на таком симбиозе, он был вынужден при-

знать, что рационализм даже в такой ослабленной и модифицированной форме 

не способен до конца объяснить существование человека, не способен показать, 

как возможно преображение мира к божественному совершенству, образ кото-

рого, несмотря ни на что, живет в нашем сознании. Пытаясь доказать на этом 

пути, что Бог есть в мире, т.е. мир, несмотря на все свои несовершенства, дви-

жется к окончательной гармонии и всеединству, Гегель потерпел окончательную 

и полную неудачу. Как пишет Ильин, Гегелю в реализации своего замысла пред-

стояло «незаметно для себя раскрыть, что поэмы Божия пути есть по существу 

трагедия Божьих страданий»4. В принятой Гегелем рационалистической мо-

дели отношения Бога и мира, пусть и обогащенной значительными иррациональ-

ными элементами, доказать победу божественного могущества в мире оказыва-

ется невозможным.  

Но признать это прямо Гегель не может, поскольку это привело бы к краху 

его мировоззрения, поэтому возникает последний компромисс и последняя дву-

смысленность в развитии философом исходных принципов своей системы. Не 

признаваясь в этом прямо (вероятно, не признаваясь в этом даже себе самому!), 

Гегель возвращается к той мистической религиозности, которую он разделял в 

молодости и которая была отвергнута Разумом, принятым в качестве оконча-

тельного авторитета. Здесь он снова оказывается под определяющим влиянием 

учения Фихте, в котором, несмотря на его философский и, значит, формально 

рациональный характер, разум полностью подчиняет себя вере, мистической 

практике слияния с Богом, – признает «абсурд веры», т. е. готов поверить в то, 

что для разума выглядит абсурдом, но может стать реальностью в акте челове-

ческой воли. Вот как об этом пишет Ильин: «Естественно и незаметно вступает 

Гегель на путь, предначертанный Фихте Старшим. Принципиально-теоретиче-

ская противоположность рассматривается и примиряется не столько в философ-

ской конструкции, сколько в своем глубоком, реальном составе. Проблема “мо-

низма” есть для Гегеля по существу не проблема доктрины, а проблема бытия 

Божия; и не вопрос о том, “как построить учение” о Боге, но реальное задание 

самого Божества, создающего “инобытие” и преодолевающего его под видом 

мира» [1, c. 485]. Оставляя позицию теоретической, спекулятивной философии, 

Гегель вслед за Фихте переходит на позицию практической философии, в рам-

ках которой человек полагает главным волевое действие в мире, а не его позна-

ние, поскольку именно через волю человека, а не через разум Бог входит в мир. 

Но окончательно поверить в победу Бога в мире, вопреки рациональным 

аргументам против, Гегель так и не смог, поэтому итог его системы оказывается 

                                                      
4 См.: Ильин И.А. Философия Гегеля как учение о конкретности Бога и человека. С. 476. 



Евлампиев И.И. «Спор» Фихте и Гегеля в историко-философских работах И.А. Ильина …               37 

Evlampiev I.I. “The Debate” between Fichte and Hegel in the Historical and Philosophical Works of I.A. Ilyin … 

двусмысленным. Принятие правоты Фихте означало бы для Гегеля отречение от ис-

ходного замысла понять Бога как саморазвивающийся Разум, приводящий себя к 

состоянию абсолютной спекулятивной конкретности. Гегель так и не смог пересту-

пить рубеж между классической и неклассической метафизикой, не смог, подобно 

Фихте, признать Бога абсолютно непостижимым и непредсказуемым, творящим 

свое содержание в каждое мгновение своего бытия как бы «заново» и без какой бы 

то ни было внутренней закономерности. В итоге Гегель создал последний и самый 

глубокий вариант классической метафизики, в то время как Фихте в своем учении 

предвосхитил выдающиеся варианты неклассического понимания Абсолюта – 

«волю» Шопенгауэра и «длительность» Бергсона. 

Свою неискоренимую и нерациональную веру в то, что Бог есть в мире, 

Гегель всю жизнь старался дополнить разумным, рациональным описанием 

того, как Бог властвует в мире. Но в окончательном итоге он должен был кон-

статировать, что второе несовместимо с первым: разум не только не может до-

казать, что Бог властвует в мире, в своем последовательном действии он ставит 

под сомнение само существование Бога. Метафизика Гегеля в своем естествен-

ном развитии неизбежно приобретает дуалистический характер: приходится 

констатировать наличие рядом с Богом независимого начала, которое хотя и 

произошло из самого Бога, но оказалось неподвластным ему, более того – само 

теперь определяет положение дел в материальной вселенной: «Путь Божий, ис-

кажающий сущность Божества, заложен и предустановлен в той самой сущ-

ности, которую он искажает. Божественность Бога приводит его к небоже-

ственному состоянию и далее к долгому и страдальческому восстановлению 

своей божественности» [1, c. 495]. Причем главным элементом мироздания, в 

котором Бог встречает наиболее сильное противодействие иррационального эле-

мента и терпит поражение в борьбе с ним, оказывается человек. Еще раз можно 

вспомнить, что, по утверждению Ильина, Гегель исходно разделял веру Фихте в 

возможность для человека раскрыть в себе Бога в такой полной мере, что его 

земное существо будет полностью «снято» и в мире будет в парадоксальной, ра-

ционально необъяснимой конечной форме существовать не его ограниченная 

личности, а сам Бог. Но в итоге развертывания своей системы Гегель отрекается 

от этой веры именно потому, что она не может быть подтверждена разумом, при-

нятым им за абсолютный авторитет. Не только формально-логический разум Де-

карта, но и спекулятивный разум Гегеля оказался не в состоянии принять истину 

о возможности для земного человека стать Богом, «вместить» в себя Бога; разум 

однозначно показал Гегелю предел человека в его устремлении к божественному 

состоянию. «Этот “предел”, – констатирует Ильин, – устанавливается самою 

формою человеческого существования, тем способом жизни, который присущ 

человеку как таковому: множество пространственно и временно разъединенных, 

телесно-душевных, эмпирических монад, сокровенно носящих в себе боже-

ственное начало и не умеющих освободить его в себе и себя в нем до конца, – 



38                                                                                Соловьёвские исследования. 2025. Выпуск 4(88) 

                                    Solovyov Studies. 2025. Issue 4(88) 

это множество поистине имеет в самом себе предел своего спекулятивного воз-

несения. Быть человеком значит иметь ограниченный дух и ограниченную пер-

спективу жизни; и человечество несет бремя этого предела так же, как индиви-

дуальный человек. Быть человеком значит в страдании достигать и в страдании 

не достигать» [1, c. 468]. 

Нужно до конца понять важность того вывода о соотношении религиоз-

ных и философских концепций Фихте и Гегеля, к которому приводят размыш-

ления Ильина. К сожалению, сам Ильин не формулирует этот вывод ясно, и по-

этому он остается совершенно не понятым и не оцененным в своем значении для 

исторических судеб европейской цивилизации. Несомненно, Фихте, как и Ге-

гель, видел всю степень ограниченности и несовершества земного существа че-

ловека, понимал, что пространственно-временная разделенность личностей 

накладывает радикальное ограничение на их бытие. Однако он не признавал эти 

ограничения фатально непреодолимыми для человека в его движении к боже-

ственному состоянию и не считался с аргументами разума, обосновывающими 

эту непреодолимость. Абсолютную свободу Бога и его живую, творческую сущ-

ность Фихте считал бесконечно выше любой формы разума; вся сущность позд-

ней философии Фихте (ясно передаваемая Ильиным в его речи «Философия 

Фихте как религия совести») заключается в утверждении, что для действия Бога, 

т.е. для действия человека, осознавшего с себе Бога и стремящегося явить его 

через себя, нет никаких ограничений в этом мире, как бы капитально и убеди-

тельно их ни обосновывал разум. В человеке есть мистические способности, 

обусловленные его сущностным тождеством с Богом и преодолевающие любые 

рациональные закономерности земного бытия, – для них не является непреодо-

лимым препятствием ни пространственная разделенность личностей, ни их вре-

менная ограниченность.  

Гегель, отрицая наличие в человеке способностей, выходящих за рамки 

допустимого разумом, признает только такое развитие человечества, которое 

опирается на разум и его формы познания и преображения мира. В теории утвер-

ждая «ничтожность» эмпирического мира, в реальности он признает господство 

эмпирической реальности над человеком, поскольку считает, что мы можем «бо-

роться» с ней только ее же «методами», по-своему используя ее закономерности 

и формы организации. Именно такое понимание мира было положено в основу 

исторического мировоззрения западной цивилизации, начиная с эпохи Просве-

щения. Гегель, в той версии его философии, которую раскрывает Ильин, оказы-

вается прямым наследником Просвещения и того культа научного разума, кото-

рый породила эта эпоха, его система предстает как наиболее сложная и прора-

ботанная версия просветительской модели человека и истории. Первые идеологи 

этой эпохи поступали слишком прямолинейно и откровенно, просто отрицая 

Бога и признавая человека «механическим автоматом», полностью подчинен-

ным природным закономерностям. Гегель, следуя по тому же пути, поступает 

осмотрительнее: он не отрицает Бога, но ограничивает его власть над миром; не 



Евлампиев И.И. «Спор» Фихте и Гегеля в историко-философских работах И.А. Ильина …               39 

Evlampiev I.I. “The Debate” between Fichte and Hegel in the Historical and Philosophical Works of I.A. Ilyin … 

считает человека «автоматом», но и не допускает для него возможности дей-

ствий, выходящих за рамки рациональных законов мироздания. Наиболее реши-

тельные последователи Гегеля породили оригинальные версии той же просвети-

тельской модели истории, имеющей принципиально атеистический характер. 

Сначала К. Маркс более ясно выразил в своей интерпретации философии Гегеля 

идею господства над человеком материи и ее закономерностей, затем уже  

в ХХ веке А. Кожев, М. Хайдеггер и Ж.-П. Сартр, следуя за Гегелем (первый 

явно, второй и третий неявно), создали дуалистические метафизические си-

стемы, в которых рядом с Абсолютом, ограничивая его, находится метафизиче-

ское начало Ничто. Все эти системы в равной степени являются атеистическими; 

соответственно, человек в них предстает радикально конечным, радикально 

смертным и неспособным подняться до божественного совершенства. Просле-

живая эту линию развития европейской философии и фиксируя очевидную за-

висимость указанных мыслителей от гегелевских идей, мы лучше понимаем 

правоту ильинской интерпретации системы Гегеля, ведь эти наследники Гегеля 

поняли его систему именно так, как описывает Ильин. 

Однако позднее учение Фихте также не осталось без наследников, его вли-

яние породило в европейской философии не менее значимую тенденцию, кото-

рая выглядит гораздо более оптимистичной в своих оценках будущего цивили-

зации. Можно высказать гипотезу о влиянии идей Фихте на С. Кьеркегора, од-

ного из загадочных и все еще недооцененных мыслителей XIX века; эта гипотеза 

пока не имеет ясных аргументов, но выглядит очень естественной при сопостав-

лении идей датского и немецкого философов, по крайней мере, известное пред-

ставление Кьеркегора об «абсурде веры», которое он прямо противопоставляет 

гегелевскому культу разума, может быть в зародыше найдено в позднем учении 

Фихте. Гораздо более ясным представляется зависимость от его идей известней-

ших концептов Ф. Ницше, особенно его «вечного возвращения», которое может 

быть понято как метафизическая концепция, описывающая движение человече-

ской личности к божественному совершенству5. Итоговой формой тенденции, 

порожденной Фихте в европейской философии, стала метафизическая система 

Бергсона. Очень характерно, что Бергсон прилагает большие усилия для опро-

вержения метафизической реальности ничто – тезиса, который становился попу-

лярным в философии ХХ века6; он понимал, что этот путь ведет к отрицанию 

Абсолюта и последовательной монистической метафизики, необходимой для 

разработки концепции истории, обосновывающей движение человечества к бо-

жественному состоянию. Согласно этой концепции, история целиком определя-

ется отдельными высшими, божественными личностями, которых Бергсон 

                                                      
5 См. об этом подробнее: Евлампиев И.И. Влияние позднего религиозно-философского учения 

И.Г. Фихте на философские взгляды Ф. Ницше // Гуманитарные исследования в Восточной Сибири 

и на Дальнем Востоке. 2014. № 3. С. 51–62 [3]. 
6 См.: Бергсон А. Творческая эволюция. М.: Канон-пресс, 1998. С. 265–288 [4]. 



40                                                                                Соловьёвские исследования. 2025. Выпуск 4(88) 

                                    Solovyov Studies. 2025. Issue 4(88) 

называет «мистиками», поскольку главным в их жизни оказывается состоявше-

еся слияние с Богом и превращение их в «орудия» прямого воздействия Бога на 

человечество и на материальный мир7. Цель истории и роль в ней «мистиков» 

Бергсон определяет таким образом, что возникают очевидные параллели с кон-

цепцией истории Фихте: выявив в себе Бога, слившись с ним всей своею лично-

стью и обретя «блаженную жизнь», «мистик» становится пророком, ведущим 

всё человечество к состоянию окончательного соединения с Богом и материаль-

ным мирозданием: «В действительности для великих мистиков речь идет о том, 

чтобы радикально преобразовать человечество, начав с собственного примера. 

Цель может быть достигнута только в том случае, если в конце существует то, 

что теоретически должно было существовать вначале: божественное человече-

ство» [6, с. 258]. Заслуга Бергсона заключается, в частности, в том, что он очень 

ясно показал положение научного познания и научного разума в той модели от-

ношений человека и Бога, которую задал Фихте. Гегель признавал разум в рав-

ной степени значимым и для познания эмпирической действительности мира и 

для постижения Бога, именно в этом заключается его радикальная ошибка: наука 

и научная рациональность, утверждает Бергсон, имеет силу только по отноше-

нию к конечным вещам и не может приблизится к постижению Бога; нам она 

нужна только потому, что человек обладает не только потенциальной боже-

ственной сущностью, но и животно-материальной формой, именно для управле-

ния этой формой и гармонизации ее отношений с материальным миром нам дан 

разум. Только наука, признавшая свою скромную функцию и добровольно под-

чинившаяся философии, открывающей высшие, мистические уровни бытия, мо-

жет быть признана полезной для человечества. 

Возвращаясь в заключение к русской философии, можно еще раз подчерк-

нуть, что глубокий смысл противостояния учений Фихте и Гегеля, ясно обозна-

ченный Ильиным в начале ХХ века, всегда интуитивно чувствовался русскими 

мыслителями. Почти все они были на стороне Фихте, в этом смысле мнение об 

определяющем влиянии идей Гегеля затемняет и искажает главные интенции 

русской мысли, по сути, делает невозможным их правильное понимание. Рус-

ская культура всегда настороженно относилась к западному культу научного ра-

зума, ее самые глубокие и яркие представители непоколебимо верили в спаси-

тельность мистических усилий и не очень высоко оценивали практический рас-

чет и упование на здравую последовательность малых дел. Наглядный пример 

главных устремлений русского национального характера дает образ старца Зо-

симы из романа Ф. Достоевского «Братья Карамазовы». Центральный пункт его 

религиозного мировоззрения – вера в возможность «мгновенного» преображе-

ния мира мистическим усилием всех людей: «…посмотрите кругом на дары бо-

жии: небо ясное, воздух чистый, травка нежная, птички, природа прекрасная и 

безгрешная, а мы, только мы одни безбожные и глупые не понимаем, что жизнь 

                                                      
7 См. подробнее: Блауберг И.И. Анри Бергсон. М.: Прогресс-Традиция, 2003. С. 581–583 [5]. 



Евлампиев И.И. «Спор» Фихте и Гегеля в историко-философских работах И.А. Ильина …               41 

Evlampiev I.I. “The Debate” between Fichte and Hegel in the Historical and Philosophical Works of I.A. Ilyin … 

есть рай, ибо стоит только нам захотеть понять, и тотчас же он настанет во всей 

красоте своей, обнимемся мы и заплачем…»8. Если бы Фихте мог прочитать эти 

слова, он, несомненно, признал бы русского писателя и мыслителя своим вер-

ным учеником9. 

Из всех русских мыслителей, современников Ильина, в наиболее полной 

форме это мировосприятие выражал в своих философских работах С.Л. Франк. 

В большом труде «Непостижимое. Онтологическое введение в философию ре-

лигии» он дал теоретическое обоснование такому отношению к миру, прини-

мающему все в мире как форму божественного существования, а в поздних 

этических сочинениях «С нами Бог» и «Свет во тьме», дал ему яркое, почти 

художественное воплощение. В приверженности указанному мировосприятию 

можно увидеть влияние привитых Франку в детстве элементов иудейской ре-

лигиозности (дед философа был известным талмудистом, некоторое время он 

возглавлял еврейскую общину Москвы). Нужно учесть, что иудейская религи-

озность в своем историческом генезисе очень далеко ушла от традиционного, 

ортодоксального иудаизма; в форме каббалистического учения она пришла к 

радикальному мистическому пантеизму, ведущему к признанию божествен-

ного присутствия в каждом элементе материального мира и ставящему чело-

веку задачу собирания рассеянных в мире элементов божественного света ради 

полного мистического просветления мироздания, устранения из него зла и пре-

вращения жизни в радостную, блаженную10. В таком выразительном схожде-

нии поздних мистических форм христианства и иудаизма можно видеть прак-

тическую реализацию идеи Фихте, разделявшейся многими русскими мысли-

телями (особенно явно Чаадаевым), о преображении истинного христианства в 

абсолютную религию, соединяющую истинные формы главных религий мира. 

Что касается философских воззрения самого Ильина, то они после 1918 г. 

претерпели весьма неожиданную трансформацию. В последних разделах своей 

книги о Гегеле Ильин решительно подчеркивает, что дает объективный анализ 

системе Гегеля, но вовсе не разделяет его концепцию «пути Бога в мире»; в этот 

момент кажется, что он занимает сторону Фихте в его неявном «споре» с Геге-

лем. Однако изданная им в 1925 г. книга «О сопротивлении злу силою» проде-

монстрировала, что он в значительной степени принял выводы Гегеля о невоз-

можности прямой победы Бога и его божественного добра в мире; философский 

                                                      
8 См.: Достоевский Ф.М. Братья Карамазовы. Кн. I–X // Достоевский Ф.М. Полн. собр. соч. в 30 т. 

Т. 14. Л.: Наука, 1976. С. 336 [7]. 
9 Подробнее о влиянии идей Фихте на Достоевского см.: Евлампиев И.И. Образ Иисуса Христа в 

философском мировоззрении Ф.М. Достоевского. СПб.: Изд-во РХГА, 2021. С. 52–61,  

288–322 [8]. 
10 Анализу процесса радикального преображения иудейской религиозности к ее гностической вер-

сии посвящена классическая работа: Sholem G. Major Trends in Jewish Mysticism. New York: 

Schocken Books, 1961 [9]. 



42                                                                                Соловьёвские исследования. 2025. Выпуск 4(88) 

                                    Solovyov Studies. 2025. Issue 4(88) 

пафос книги направлен на демонстрацию необходимости внешней, даже физи-

ческой организации – для борьбы со злом с помощью методов самого злого 

мира. Как это ни парадоксально, но заочный «спор» Ильина с Л.Н. Толстым в 

упомянутой книге точно воспроизводит «спор» Гегеля и Фихте в более ранней 

книге Ильина о философии Гегеля: Толстой верит в возможность преображения 

мира и победы над злом с помощью мистических усилий отдельных божествен-

ных личностей, Ильин же, вслед за Гегелем, признает возможность ограничения 

зла только с помощью рациональной организации социальной жизни в форме 

государства11. Последующие книги Ильина, вплоть до итогового труда «Акси-

омы религиозного опыта» (1953 г.), показывают, что он так и не смог до конца 

принять правоту Фихте и те глубокие религиозные сомнения, которые породил 

в его душе Гегель, так и продолжали преследовать его до конца жизни. 

 
Список литературы 

 

1. Ильин И.А. Философия Гегеля как учение о конкретности Бога и человека. СПб.: Наука, 

1994. 544 c. 

2. Ильин И.А. Философия Фихте как религия совести // Евлампиев И.И.  Божественное и 

человеческое в философии Ивана Ильина. СПб.: Наука, 1998. С. 478–501. 

3. Евлампиев И.И. Влияние позднего религиозно-философского учения И.Г. Фихте на фи-

лософские взгляды Ф. Ницше // Гуманитарные исследования в Восточной Сибири и на Дальнем 

Востоке. 2014. № 3. С. 51–62. 

4. Бергсон А. Творческая эволюция. М.: Канон-пресс, 1998. 382 с. 

5. Блауберг И.И. Анри Бергсон. М.: Прогресс-Традиция, 2003. 672 с. 

6. Бергсон А. Два источника морали и религии. М.: Канон, 1994. 384 с. 

7. Достоевский Ф.М. Братья Карамазовы. Книги I–X // Достоевский Ф.М. Полн. собр. соч. 

в 30 т. Т. 14. Л.: Наука, 1976. 512 c. 

8. Евлампиев И.И. Образ Иисуса Христа в философском мировоззрении Ф.М. Достоев-

ского. СПб.: Изд-во РХГА, 2021. 600 c. 

9. Sholem G. Major Trends in Jewish Mysticism. New York: Schocken Books, 1961. 484 р. 

10. Evlampiev I.I., Wang Yue. Leo Tolstoy’s principle of non-resistance to evil by violence and 

its criticism in Ivan Ilyin’s philosophy // Вестник РУДН. Сер.: Философия. 2024. № 4. С. 1106–1121. 

 

References 

 

(Sources) 

 

Collected Works 

1. Bergson, A. Tvorcheskaya evolyutsiya [Creative evolution]. Moscow: Kanon-press, 1998. 382 p. 

2.  Bergson, A. Dva istochnika morali i religii [Two sources of morality and religion]. Moscow: 

Kanon, 1994. 384 p. 

3. Dostoevskiy, F.M. Brat'ya Karamazovy. Knigi I–X [Brothers Karamazov. Books I–X],  

in Dostoevskiy, F.M. Polnoe sobranie sochineniy v 30 t., t. 14 [Complete Works in 30 vols., vol. 14]. 

Leningrad: Nauka, 1976. 512 p. 

                                                      
11 См. подробнее: Evlampiev I.I., Wang Yue. Leo Tolstoy’s principle of non-resistance to evil by vio-

lence and its criticism in Ivan Ilyin’s philosophy // Вестник РУДН. Сер.: Философия. 2024. № 4.  

С. 1106–1121 [10]. 



Евлампиев И.И. «Спор» Фихте и Гегеля в историко-философских работах И.А. Ильина …               43 

Evlampiev I.I. “The Debate” between Fichte and Hegel in the Historical and Philosophical Works of I.A. Ilyin … 

4. Il'in, I.A. Filosofiya Fikhte kak religiya sovesti [Fichte's Philosophy as a Religion of Con-

science], in Evlampiev, I.I.  Bozhestvennoe i chelovecheskoe v filosofii Ivana Il'ina [Divine and Human 

in the Philosophy of Ivan Ilyin]. Saint-Petersburg: Nauka, 1998, pp. 478–501. 

 

Individual Works 

5. Il'in, I.A. Filosofiya Gegelya kak uchenie o konkretnosti Boga i cheloveka [Hegel's philosophy 

as a doctrine of the concreteness of God and man]. Saint-Petersburg: Nauka, 1994. 544 p. 

 

(Articles from Scientific Journals) 

 

6. Evlampiev, I.I. Vliyanie pozdnego religiozno-filosofskogo ucheniya I.G. Fikhte na filosofskie 

vzglyady F. Nitsshe [The influence of the late religious and philosophical teachings of I.G. Fichte on the 

philosophical views of F. Nietzsche], in Gumanitarnye issledovaniya v Vostochnoy Sibiri i na Dal'nem 

Vostoke, 2014, no. 3, pp. 51–62. 

7. Evlampiev, I.I., Wang, Yue. Leo Tolstoy’s principle of non-resistance to evil by violence and 

its criticism in Ivan Ilyin’s philosophy. RUDN Journal of Philosophy, 2024, no. 4, рр. 1106–1121. 

 

(Monographs) 

 

8. Blauberg, I.I. Anri Bergson [Henri Bergson]. Moscow: Progress–Traditsiya, 2003. 672 p. 

9. Evlampiev, I.I. Obraz Iisusa Khrista v filosofskom mirovozzrenii F.M. Dostoevskogo 

 [The Image of Jesus Christ in the Philosophical Worldview of F.M. Dostoevsky]. Saint-Petersburg:  

Izdatel'stvo RKhGA, 2021. 600 p. 

10. Sholem, G. Major Trends in Jewish Mysticism. New York: Schocken Books, 1961. 484 р. 
 

 

 

 


