
166                                                                                Соловьёвские исследования. 2025. Выпуск 4(88) 

                                    Solovyov Studies. 2025. Issue 4(88) 

УДК 1(091):82(47) 

ББК 87.3(2)522:83.3 

 
Светлана Дмитриевна Титаренко1 

Санкт-Петербургский государственный университет, доктор филологических наук, профессор, профессор 

кафедры истории русской литературы, Россия, Санкт-Петербург, e-mail: s.titarenko@spbu.ru 

 

«Духи глаз»: визуальная природа образов-понятий  

в творчестве В. Соловьева и поэтов-символистов  

Вяч. Иванова и А. Блока 
 
Аннотация. Рассматривается малоизученная теоретическая и культурно-историческая проблема 

визуализации философского языка поэзии и прозы конца XIX – начала XX в. В центре внимания 

находятся сочинения Вл. Соловьева и его последователей – поэтов-символистов Вяч. Иванова и 

Ал. Блока. Новизна изучения проблемы заключается в том, что в качестве методологической 

основы рассматриваются феноменология визуальности Э. Гуссерля, М. Мерло-Понти, диалек-

тика символа А.Ф. Лосева, а также иконология Э. Панофски и У. Митчелла. Основная задача – 

показать механизм трансформации некоторых идей Соловьева, выражением которых стали ви-

зуальные образы-иносказания, что обусловило «визуальный поворот» в языке философии и по-

эзии русского символизма. Обосновывается гипотеза о том, что «визуальный поворот» в поэ-

тике символизма можно объяснить влиянием философии Платона, неоплатонической и средне-

вековой эстетики, сочинений Соловьева и традициями религиозной живописи, которая основана 

на искусстве теофании. Приводятся примеры визуализации философского и поэтического тек-

ста в поэзии символистов на основе трансформации понятий «Великое существо», «София 

Премудрость Божия», «Душа мира», «Вечная Женственность» и др. Рассматриваются такие 

формы трансформации, как визуальный эстезис, и понятия «видимое», «видения», «невиди-

мое» в философии и эстетике Соловьева и символистов.  Показывается, что метафизические 

визуальные образы развиваются на основе экфрасиса, который трансформируется в различ-

ные виды иконических знаков как стремление воплотить невидимые платоновские идеи.  

В центре внимания находятся формы апофатического экфрасиса-видения, а также метафизи-

ческие образы-символы световых и цветовых теофаний, и прежде всего таких, как «лазурь», 

«лазурность», «золото в лазури», «свет и тьма», «прозрачность» и др.  Делается вывод о том, 

что Соловьев и символисты создали предпосылки для возникновения «визуального поворота» 

в языке поэзии и прозы начала XX века.  

 

Ключевые слова: философия искусства, поэзия В. Соловьева, поэтика русского символизма, образ-

понятие, феноменология, иконология визуального образа, «визуальный поворот», Вечноженствен-

ное, религиозная живопись, теофания, визуальный эстезис, апофатический экфрасис-видение, ви-

зуальный иконический образ-символ 

 
  

                                                      
1 © Титаренко С.Д., 2025 

  Соловьёвские исследования, 2025, вып. 4(88), с. 166–183. 

mailto:s.titarenko@spbu.ru


Титаренко С.Д. «Духи глаз»: визуальная природа образов-понятий в творчестве …                  167 

Titarenko S.D. “Spirits of the Eyes”: The Visual Nature of Images-Concepts in the Works …     

Svetlana Dmitrievna Titarenko 
Saint Petersburg State University, Doctor of Philology, Professor of Chair of History of the Russian Lit-

erature, Russia, Saint Petersburg, e-mail: s.titarenko@spbu.ru 

 

“Spirits of the Eyes”: The Visual Nature of Images-Concepts   

in the Works of V. Solovyov and the Symbolist poets  

Vyach. Ivanov and A. Blok 
 
Abstract. The article addresses the little-studied problem of visualizing the philosophical language of 

Russian poetry and prose at the turn of the 20th century. It focuses on the works of V. Solovyov and 

his followers, the symbolist poets Vyach. Ivanov and A. Blok. The novelty of the study lies in the fact 

that the methodological basis is the phenomenology of visual perception by E. Husserl, M. Merleau -

Ponty and the dialectics of A. F. Losev's symbol, as well as the iconology of E. Panofsky and  

W. Mitchell. The main objective is to demonstrate the mechanism through which Solovyov's ideas-

expressed in visual allegorical images–were transformed, thereby shaping the”visual tur” in the lan-

guage of Russian Symbolist philosophy and poetry. The article substantiates the hypothesis that the 

“visual turn” in Symbolist poetics resulted from a synthesis of Platonic and Neoplatonic philosophy, 

medieval aesthetics, Solovyov's works, and the traditions of religious painting (theophany). The anal-

ysis provides examples of how concepts like “Sophia”, the “Eternal Feminine”, and the “World Soul” 

were visualized, examining such transformative forms as visual esthesis and the categories of “the 

visible”, “visions”, and “the invisible”. The article examines such forms of transformation as visual 

esthesis and the concepts of “the visible”, “visions”, and “the invisible” in the philosophy and aesthetics 

of Solovyov and the Symbolists. It shows that the metaphysical visual images in philosophy and poetry 

develop through ekphrasis of the image, which is transformed into various types of iconic signs as an 

attempt to embody the invisible Platonic ideas and essences. The focus is on the forms of apophatic 

ekphrasis-vision, as well as on the metaphysical images-symbols of light and color theophanies, and 

above all, “azure”, “azure-like”, “gold in azure”, “light and darkness”, “transparency”, and others. In 

conclusion, the article argues that Solovyov and the Symbolists created the preconditions for the “vis-

ual turn” in early 20th-century Russian literature. 

 

Key words: philosophy of art, poetry of V. Solovyov, poetics of Russian Symbolism, image-concept, 

phenomenology, iconology of the visual image, “visual turn”, the Eternal Feminine, religious painting, 

theophany, visual esthesis, apophatic ekphrasis-vision, visual iconic image-symbol 

 

DOI: 10.17588/2076-9210.2025.4.166-183 

 

 

«Визуальный поворот», обусловленный созданием новой парадигмы об-

разности в языке литературы и культуры второй половины XX столетия, связы-

вают с изменениями в области теории и истории изображений, на что указывает 

У. Митчелл, называя этот «поворот» «изобразительным», «иконологическим» 

или «пикторальным»1. Вместе с тем это не только событие второй половины  

XX века, но и явление, как пишет исследователь, которое может быть вызвано 

                                                      
1 См.: Митчелл У.Дж.Т. Иконология. Образ. Текст. Идеология: пер. с англ. М.; Екатеринбург: Ка-

бинетный ученый, 2017. С. 7–8 [1]. 

mailto:s.titarenko@spbu.ru


168                                                                                Соловьёвские исследования. 2025. Выпуск 4(88) 

                                    Solovyov Studies. 2025. Issue 4(88) 

появлением важнейших эстетических движений времени2. Цель настоящего ис-

следования – показать на основе феноменологии визуальности, получившей раз-

витие в трудах Э. Гуссерля, идеи которого стали известны в России в начале  

XX в., и его последователя М. Мерло-Понти 3 , а также диалектики символа  

А.Ф. Лосева4 и принципов иконологии Э. Панофски и Т. Митчелла5, что Соловьев 

и его последователи – поэты-символисты Вяч. Иванов и А. Блок – предвосхищают 

в своем творчестве «визуальный поворот» уже в конце XIX – начале XX в.  

Э. Гуссерль выдвинул идею «чистого сознания», понятия сущности и со-

зерцания идеальной сущности (идеации). Неисследованной остается философия 

искусства Соловьева в аспекте феноменологии визуального образа, хотя уже 

были сделаны попытки связать с феноменологией Гуссерля философию всее-

динства мыслителя, идею цельного знания, его установки на познающее созна-

ние и идеальное сущее6. Согласно Мерло-Понти, художник видит мир, стремясь 

к прорыву к трансцендентности, когда «сущность и существование, воображае-

мое и реальное, видимое и невидимое» выявляют систему «немых значений»7. 

Иконология понимается Митчеллом как «исследование “логоса” (слов, идей, 

дискурса или “науки”) “икон” (образов, изображений или подобий», т.е. того, 

«что говорят об образах» и «что говорят образы»8. Она отличается от иконогра-

фии тем, что в центре внимания здесь находится субъективная символическая 

трансформация эстетического канона, поэтому иконологический анализ опери-

рует «символическими ценностями»9. В своей книге «Idea: К истории понятия в 

теориях искусства от античности до классицизма» (1924 г.) Э. Панофски – осно-

ватель теории иконологии – писал, что его вдохновило понимание идеи красоты 

в диалогах Платона. Комментируя отказ Платона от теории подражательности, 

он считает главным выдвижение им принципа «быть “истинным” в смысле со-

ответствия идеям» как «сведение видимого мира к неизменным, вечным и об-

щезначимым формам»10.  

                                                      
2 См.: Митчелл У.Дж.Т. Иконология. Образ. Текст. Идеология: пер. с англ. С. 8. 
3 См.: Гуссерль Э. Идеи к чистой феноменологии и феноменологической философии. Кн. 1: пер.  

с нем. М.: ДИК, 1999 [2]; Мерло-Понти М. Око и дух // Эстетика и теория искусства XX века. М.: 

Прогресс-Традиция, 2007. С. 11–121 [3]. 
4 См.: Лосев А.Ф. Проблема вариативного функционирования живописной образности в художе-

ственной литературе // Литература и живопись. Л.: Наука, 1982. С. 31–65 [4]. 
5 См.: Панофски Э. Иконография и иконология // Эстетика и теория искусства XX века. М.: Про-

гресс-Традиция, 2007. С. 641–655 [5]; Митчелл У. Дж. Т. Иконология. Образ. Текст. Идеология.  
6 См.: Кудряшова Т.Б. Философские идеи Вл. Соловьева в контексте основных положений фено-

менологии // Соловьёвские исследования. 2004.  Вып. 9. С. 181–195 [6]. 
7 См.: Мерло-Понти М. Око и дух // Эстетика и теория искусства XX века. С. 120. 
8 См.: Митчелл У. Дж. Т. Иконология. Образ. Текст. Идеология: пер. с англ. С. 16. 
9 См.: Панофски Э. Иконография и иконология // Эстетика и теория искусства XX века. С. 651. 
10 См.: Панофски Э. Idea: к истории понятия в теориях искусства от античности до классицизма: 

пер. с нем. СПб.: Андрей Наследников, 2002. С. 16 [7]. 



Титаренко С.Д. «Духи глаз»: визуальная природа образов-понятий в творчестве …    169 

Titarenko S.D. “Spirits of the Eyes”: The Visual Nature of Images-Concepts in the Works … 

Иконология оказывается близкой тем принципам воплощения идеи кра-

соты, которые были выдвинуты в философии искусства Соловьева и стали значи-

мыми для поколения поэтов-символистов. В статье «Общий смысл искусства» 

(1890 г.) Соловьев писал: «Полное чувственное осуществление этой всеобщей со-

лидарности или положительного всеединства – совершенная красота не как 

отра-жение только идеи от материи, а действительное ее присутствие в 

материи…» [8, с. 396]. Теургическая природа творчества последователей 

Соловьева поэтов-сим-волистов, таких как Вяч. Иванов и А. Блок, сделала их 

поиски невыразимого в развитии теории образа-символа от видимого к 

невидимому уникальными, так как они, опираясь на опыт мировой литературы 

и искусства, религиозной и мистиче-ской традиции, обогащали свое понимание 

выразительности художественного об-раза мистическими средневековыми 

теориями «узрения» символической природы явления. 

В сонетах «Gli spiriti del viso» и «Аспекты», опубликованных в книге 

«Прозрачность» (1904 г.), поэт-мыслитель и теоретик русского символизма 

Вяч. Иванов, используя образ Данте «духи глаз» из его книги La Vita Nuova 

(1283–1293 гг.)11, воспроизводит процесс эйдетической «зримости» как магиче-

ской способности предугадывать и помнить идеальные изображения, невидимые 

глазом, воспроизводить их, как будто они всегда присутствуют в сознании яв-

ленными как феномены бытия, отсылающие к платоновским идеям: «Есть духи 

глаз / С куста не каждый цвет/Они вплетут в венки своих избраний…»12. В статье 

«О границах искусства» (1914 г.), приводя фрагменты из этой книги Данте, Ива-

нов пишет о видении поэта, подобном эпифании духа, и созерцании высших ре-

альностей в «аполлинийском» сне, как созерцанию вечных идей и «окончатель-

ном воплощении снов в смысле, звуке, зрительном или осязаемом веществе»13. 

Создание «эйдетической поэтики» не на основе случайных ассоциаций, а в ре-

зультате постижения платоновского «эйдоса» как «внутренней формы» – это не 

только открытие Вяч. Иванова,  которое нашло отражение в его итоговых статьях 

«Forma formans и forma formata» (1947 г.), «Лермонтов» (1947 г.) и др., но и раз-

витие намеченных Соловьевым принципов реализации образа-символа в си-

стеме принципов теургии.  

Проблема невидимой реальности в структуре визуального образа была 

намечена в философии искусства Соловьева и русских символистов уже на ру-

беже XIX–начала XX в. Эта проблема представляет особый интерес для нашего 

11 См.: Davidson P. The Poetic Imagination of Vyacheslav Ivanov. Russian Symbolist’s Perception of 

Dante. Cambridge: Cambridge Univ. Press, 1989. С. 167–173 [9]. 
12 См.: Иванов Вяч. Gli spiriti del viso // Иванов Вяч. Собр. соч. Т. 1. Брюссель: Foyer Oriental 

Chretien, 1971. С. 785 [10]. 
13 См.: Иванов Вяч. О границах искусства // Иванов Вяч. Собр. соч. Брюссель: Foyer Oriental Chre-

tien, 1974. Т. 2. С. 631–632 [11]. 



170  Соловьёвские исследования. 2025. Выпуск 4(88) 

     Solovyov Studies. 2025. Issue 4(88) 

анализа. Показательно, что эта проблема в настоящее время вызывает интерес14. 

Вместе с тем она изучена недостаточно. Без внимания остается такая важная ра-

бота мыслителя, как «София», написанная на французском языке15, а также не-

которые его сочинения, в которых проявился отход от классической эстетики 

красоты и от «неоплатонического идеализма к феноменализму», как пишут ис-

следователи16.   

В связи с этим большой интерес представляют с точки зрения феноменоло-

гии визуальности такие важнейшие универсальные философские образы-понятия 

Соловьева, как София Премудрость Божия, Душа мира, Вечная Женственность и 

др. В соотношении с религиозной, философской и поэтической традицией, а также 

с библейской, евангельской, платонизмом, неоплатонизмом, гностицизмом, эзоте-

ризмом и другими они плодотворно исследовались в специальных, посвященных 

творчеству философа трудах по софиологии, философии всеединства, теургии, по-

этике символизма. Остался без внимания сложный механизм перевода важнейших 

философских понятий Соловьева на язык поэзии и прозы, недостаточно исследо-

ванными являются и сами формы этого воплощения, вызвавшие изменения в 

языке его художественных и философских текстов. Мы попытаемся показать на 

основе анализа сочинений Соловьева, что в его философии и поэзии создаются 

предпосылки для формирования визуального эйдетического образа в форме 

экфрасиса-видения и его эквивалентов – иконических символических образов, что 

получит развитие в творчестве поэтов-символистов, особенно Вяч. Иванова и 

А. Блока, связывающих свое искусство с софиологическими и теургическими 

прин-ципами, выдвинутыми мыслителем-визионером. 

Основанием нашего анализа станет традиция «видения»/«узрения» Ма-

рии-Софии в образах теофании, закрепившаяся в Священном Писании, у отцов 

Церкви, мистиков, поэтов, художников, визионеров как явление западной и во-

сточной религиозных традиций17. А.Ф. Лосев пишет, что основная концепция со-

ловьевского идеализма «есть концепция Софии (Мудрости, или Премудрости); и 

эта категория, этот термин у Соловьева есть софия»18. Он считает, что это одно-

временно и идея, и образ. В «Философских началах цельного знания» (1877 г.), 

14 См.: Елшина Е.С. Владимир Соловьев и современная визуальная культура // Костромской гумани-

тарный вестник. 2013. № 1(5). С. 1–14 [12]; Осипова О.В. Владимир Соловьев о термине «живопис-

ность» // Владимир Соловьев и культура Серебряного века: к 150-летию Вл. Соловьева и  

110-летию А.Ф. Лосева / отв. ред. А.А. Тахо-Годи и Е.А. Тахо-Годи. М.: Наука, 2005. С. 415–419 [13].  
15 См.: Соловьев В.С. LA SOPHIA. София: пер. с фр. // Соловьев В.С. Полн. собр. соч.: в 20 т.  

Т. 2. М.: Наука, 2000. С. 162–178 [14]. 
16 Гальцева Р., Роднянская И. Положительная эстетика Владимира Соловьева и взгляд на литера-

турное творчество // Соловьев В.С. Философия искусства и литературная критика. М.: Искусство, 

1991. С. 8 [15]. 
17 См.: Шипфлингер T. София-Мария. Целостный образ творения. Нью-Йорк: Гнозис Пресс-Ска-

рабей, 1997 [16]; Брюсова В.Г. София Премудрость Божия в древнерусской литературе и искус-

стве. М.: Белый город, 2006 [17]. 
18 См.: Лосев А.Ф. Философско-поэтический символ Софии у Вл. Соловьева // Лосев А.Ф. Страсть 

к диалектике: Литературные размышления философа. М.: Сов. писатель, 1990. С. 204, 208 [18]. 



Титаренко С.Д. «Духи глаз»: визуальная природа образов-понятий в творчестве …    171 

Titarenko S.D. “Spirits of the Eyes”: The Visual Nature of Images-Concepts in the Works … 

пишет А.Ф. Лосев, «София отождествляется с третьим лицом Пресвятой Тро-

ицы, которое Вл. Соловьев называет то “Идеей” (после “Абсолютного” и “Ло-

госа”), то “Сущностью” (после “Сущего” и “Бытия”). Но с христианской точки 

зрения это не просто случайная замена терминов, а только лишнее подтвержде-

ние пантеистического характера раннего соловьевского понимания Софии» 

[18, с. 219]. При анализе трактата Соловьева «София» он заметил, что «в изуча-

емой нами рукописи следует перевод из конца “Фауста” Гете, где в последней 

строке сознательно допущено искажение гетевского текста. Здесь написано: 

“Женственность вечная всех нас влечет”. У Гете, однако, стоит не это, а совсем 

другое, именно не просто “zieht uns an”, а “zieht uns hinan”, то есть “влечет нас 

ввысь”» [18, с. 220].  

Эта цитата свидетельствует о том, что основой для трансформации фило-

софского понятия в художественный образ Вечноженственного становится для 

Соловьева эстезис – он заменяет понятие поэтическим образом, взятым из лите-

ратурной традиции, на основе чего формируется особый тип визуального образа 

и его эквиваленты.  Напомним, что эстезис – это сложившаяся со времен антич-

ности, и прежде всего Платона и Аристотеля, форма замены метафизического 

понятия эстетико-поэтическим конструктом мысли, который может быть выра-

жен в форме поэтического высказывания или художественного образа19, это про-

явилось также, например, в творчестве Вяч. Иванова20.  

Включение поэтических цитат мы находим в литературно-критических 

статьях Соловьева и в его философско-эстетических работах. В статье «Поэзия 

Ф.И. Тютчева» (1895 г.) говорится о соотношении философского понятия и ху-

дожественного образа, которые являются, как пишет Соловьев, различными сто-

ронами или сферами проявления одного и того же; между ними нельзя провести 

разделения, и еще менее могут они противоречить друг другу: «Дело поэзии, как 

и искусства вообще … в том, чтобы воплощать в ощутительных образах тот 

самый высший смысл жизни, которому философ дает определение в разумных 

понятиях...» [21, c. 472]. Соловьев поэтически воплощает идеи философии Пла-

тона о двоемирии, о «пещерном восхождении», заменяя понятия древнегрече-

ского философа их поэтическим изложением в стихотворении «Милый друг, иль 

ты не видишь, что все видимое нами…» (1892 г.), так как видимое – «только 

отблеск, только тени / От незримого очами…»21 

Для понимания природы визуального образа у Соловьева необходимо 

рассмотреть его определения «видимого», «видения» и «невидимого». Напри-

мер, в статье для Энциклопедического словаря Брокгауза и Эфрона он писал: 

19 См.: Круглов В.Л. Эстезис и эстетическое: истоки и клише традиции // Вестник Томского госу-

дарственного университета. 2008. № 316. С. 32–35 [19]. 
20 См.: Титаренко С.Д. Поэтика прозы Вячеслава Иванова конца XIX–начала XX в.: художественная 

философия и открытие эстезиса // Соловьёвские исследования. 2023. Вып. 3 (79). С. 168–182 [20]. 
21 См.: Соловьев В.С. Стихотворения и шуточные пьесы / вступ. ст., сост. и примеч. З.Г. Минц. 

Л.: Сов. писатель, Ленингр. отд-ние, 1974. C. 93 [22]. 



172                                                                                Соловьёвские исследования. 2025. Выпуск 4(88) 

                                    Solovyov Studies. 2025. Issue 4(88) 

«Видения – в тесном смысле суть непроизвольно воспринимаемые наяву зри-

тельные образы и картины, производящие более или менее полное впечатление 

объективной действительности, но не имеющие внешнего материального суб-

страта» [23, c. 31–32]. Описание процесса метафизического познания мы нахо-

дим в незавершенной рукописи Соловьева «София» («LA SOPHIA»)  

(1875–1876 гг.), написанной на французском языке. В тексте сочинения, особенно 

в диалогах философа с Софией, затрагиваются фундаментальные проблемы по-

знающего сознания. Показательно, что здесь указано на то, что воплощением Со-

фии может стать метафизический иконический цветосветовой знак – лазурь.  

В набросках диалогов с Софией, датирующихся 1876 г., говорится: 

 
София: Ты знаешь меня, несомненно, как явление, то есть поскольку я суще-

ствую для тебя, или в моем внешнем обнаpужении. Ты не можешь знать меня, 

какова я в самой себе, то есть мои сокpовенные мысли и чувства, каковы они во 

мне и для меня. Ты их познаешь только тогда, когда они пpоявляются внешним 

обpазом в выpажении моих глаз, в моих словах и моих жестах. Это только внеш-

ние явления, а между тем... 

Философ: А между тем, когда я смотpю в глубокую лазуpь твоих очей, когда я 

слышу музыку твоего голоса, pазве это внешние явления зpения и слуха, котоpые я 

воспpинимаю? Боже мой! Я знаю твои мысли и чувства и чеpез твои мысли и чув-

ства я знаю твое внутpеннее существо (курсив наш. – С.Т.) [14, c. 82–83]. 

 

Лазурь становится иконическим знаком – воплощением «внутренней 

формы» «узрения» идеи Софии. В главе «О метафизической потребности у че-

ловека» Соловьев пишет, что во многих произведениях искусства метафизиче-

ская реальность дана нам «в разрозненных картинках», а «не в логическом по-

знании»22. В недавно опубликованных черновых набросках к «Софии» содер-

жится запись: «Но сочиняет и выдумыв<ает> наш глаз, когда созерц<ает> пер-

спективу вместо того плоского изображ<ения> предм<ета,> какое ост<ается> на 

сетчат<ой> обол<очке> глаза» (курсив наш. – С.Т.) [24, c. 11]23. В статье «Что 

значит слово “живописность”?» (1897 г.) Соловьев определяет это слово с точки 

зрения идеи красоты видимого мира, отмечая, что не все живописные явления 

изображают прекрасное, а живописность проявляется «в зрительных очертаниях 

и сочетании цветов и красок», и определить это явление, считает он, можно с 

учетом «двух философских наук: метафизики и эстетики»24. А.Ф. Лосев в работе 

«Философско-поэтический символ Софии у Вл. Соловьева» писал: «В то время 

как в ранних своих трудах Вл. Соловьев охвачен пафосом понятийной системы, 

                                                      
22 См.: Соловьев В.С. LA SOPHIA. София: пер. с фр. С. 17. 
23 См.: Соловьев В.С. Наброски стихотворений и лекций конца 1870 – начала 1880-х годов из папки 

«Бог есть всё» / подгот. к публ. и коммент. К.Ю. Бурмистрова, М.В. Максимова и  

А.Л. Рычкова // Соловьёвские исследования. 2020. Вып. 1 (65). С. 11 [24]. 
24См.: Соловьев В.С. Что значит слово “живописность”? // Соловьев В.С. Философия искусства и 

литературная критика. М.: Искусство, 1991. С. 221–222 [25]. 



Титаренко С.Д. «Духи глаз»: визуальная природа образов-понятий в творчестве …    173 

Titarenko S.D. “Spirits of the Eyes”: The Visual Nature of Images-Concepts in the Works … 

доходящей до формалистического схематизма, как раз в учении о Софии фило-

соф гораздо более патетичен, гораздо более настроен художественно, чем 

научно, философски и понятийно» (курсив наш. – С.Т.) [18, c. 226].  

Процесс замены философской идеи визуальным образом находим в фило-

софских сочинениях Соловьева.  

7 марта 1898 г. Соловьев выступает на публичном собрании Философского 

общества при Петербургском университете с докладом «Идея человечества у 

Августа Конта», одной из проблем которого становится трактовка контовского 

понятия «Великое существо». Соловьев делает попытку обозначить его как 

идеал «воплощенного единого Человечества». Он пишет: «”Великое существо” 

совмещает в себе … все существа, свободно содействующие совершенствова-

нию всемирного порядка» [26, c. 572]. Это понятие, считает он, связано с систе-

мами научного знания, т.е. с верой в разум. Вместе с тем он считает, что «Вели-

кое существо» «есть существо женственное»25.  Соловьев трактует его символи-

ческий смысл на основе образа Новгородской иконы «София – Премудрость Бо-

жия». Иконография предписывала воспроизведение невидимого образа Софии в 

образе крылатого Ангела в царском одеянии с золотым венцом на голове. Это 

символическое изображение «крылатой огнезрачной девы, восседающей на пре-

столе, на фоне круглой славы», как пишет В.Г. Брюсова, считая, что София «в 

образе огнезрачной девы могла быть создана и “по видению”» 26. Соловьев ис-

толковывает икону и по православной, и по католической традициям, так как, по 

словам С.С. Аверинцева, «личный облик Софии как в византийско-русской, так 

и в католической традиции ассоциируется с образом Девы Марии как просвет-

ленной твари, который становится “софийным”, облагораживается весь космос» 

[27, с. 397]. Поэтому Соловьев понимает «Великое существо» как воплощение 

идеи Вечноженственного: 

Само собою напрашивается сближение между Контовой религией человече-

ства, представляемого в Великом существе женского рода, и средневековым куль-

том Мадонны. <…> Но древний культ Вечноженственного начала имеет одно ис-

торическое проявление, о котором Конт совсем ничего не мог знать и которое, 

однако, ближе подходит и к существу дела, и к мыслям этого философа. <…> По-

среди главного образа в старом новгородском соборе (времен Ярослава Мудрого) 

мы видим своеобразную женскую фигуру в царском одеянии, сидящую на пре-

столе. По обе стороны от нее, лицом к ней и в склоненном положении, справа 

Богородица византийского типа, слева – св. Иоанн Креститель; над сидящею на 

престоле поднимается Христос с воздетыми руками, а над ним виден небесный 

мир в лице нескольких ангелов, окружающих Слово Божие, представленное под 

видом книги –  Евангелия [26, c. 576]. 

25 См.: Соловьев В.С. Идея человечества у Августа Конта // Соловьев В.С. Соч.: в 2 т. Т. 2 / общ. 

ред. и сост. А.В. Гулыги, А.Ф. Лосева. М.: Мысль, 1988. С. 574 [26]. 
26  См.: Брюсова В.Г. София Премудрость Божия в древнерусской литературе и искусстве. 

С. 44, 50. 



174                                                                                Соловьёвские исследования. 2025. Выпуск 4(88) 

                                    Solovyov Studies. 2025. Issue 4(88) 

В основу эстезиса положен апофатический экфрасис – воспроизведение 

чувственно-зримого видимого образа иконы в сознании. Абстрактное понятие 

«Великое существо» понимается как явленный образ «Вечноженственного», он 

создан по законам иконографического канона, и процесс его постижения вызван 

«узрением» иконного лика как теофании сакральной сущности. 

Яркий пример замены понятий визуальным образом мы можем наблюдать 

и в стихотворении Соловьева Das Ewig-Weibliсhe (нем. – Вечная Женственность) 

(1898 г.). Это понятие, на которое указывает Соловьев, заимствовано им из  

2-й части «Фауста» Гете. Цитата из «Фауста», как отмечалось выше, встречается 

и в трактате «София». Отсылая к цитате Гете в этом стихотворении, Соловьев пе-

редает в его образно-мотивной структуре экфрастические (т.е. содержащие не 

описание, а отдельные отсылки к источнику) элементы живописного образа кар-

тины С. Боттичелли «Рождение Венеры» (1486 г.), на что указывают визуальные 

образы пеннорожденной Афродиты: «Помните ль розы над пеною белой, / Пур-

пурный отблеск в лазурных волнах? /Помните ль образ прекрасного тела, / Ваше 

смятенье, и трепет, и страх ? / <…> Знайте же: Вечная Женственность ныне / В 

теле нетленном на землю идет…» [22, c. 120–121].  

В других стихотворениях Соловьева образ чувственно-зримой телесности 

Софии заменяется на символический иконический знак, поэт использует различ-

ные виды тропов – метафору, символ, которые формируют миф о Вечножен-

ственном. Например, в поэме «Три свидания» (1898 г.) видения Софии воссозда-

ются как образы «распадения» теофании на невидимые отражения, «сиянья бо-

жества»: «Лазурь кругом, лазурь в душе моей… <…> // Пронизана лазурью зо-

лотистой, / В руке держа цветок нездешних стран, /Стояла ты с улыбкою лучи-

стой, / Кивнула мне и скрылася в туман» [22, с. 126]; «И только я помыслил это 

слово, – / Вдруг золотой лазурью всё полно, / И предо мной она сияет снова – / 

Одно ее лицо – оно одно» [22, с. 128]; «И в пурпуре небесного блистанья / Очами, 

полными лазурного огня, / Глядела ты, как первое сиянье /Всемирного и твор-

ческого дня…» [22, с. 130]. Слова «очами, полными лазурного огня», как из-

вестно, – это цитата из стихотворения Лермонтова «Как часто, пестрою толпою 

окружен…» (1840 г.). Анализируя творчество Лермонтова в своем философском 

эссе «Лермонтов» (1947 г.), Вяч. Иванов писал, что у Лермонтова, как и у Соло-

вьева, основой образа является софийное видение. Это «внутренняя форма» по-

эзии романтика, как он пишет, и она отсылает к визионерским теофаниям, так 

как «в осеннем парке его семейного гнезда предстала ему Неведомая, “с глазами, 

полными лазурного огня…”»27. 

А. Ханзен-Леве указывает, что лазурь и золото представляют в поэтике сим-

волизма и иконографическую, и литературную традиции, так как это не только 

                                                      
27 См.: Иванов Вяч. Лермонтов // Иванов Вяч. Собр. соч. Т. 4. Брюссель: Foyer Oriental Chretien, 

1987. С. 380 [28]. 



Титаренко С.Д. «Духи глаз»: визуальная природа образов-понятий в творчестве …    175 

Titarenko S.D. “Spirits of the Eyes”: The Visual Nature of Images-Concepts in the Works … 

«краски, которыми пишут иконы Софии-Марии», но и герметически –алхимиче-

ская символика у Гете второй части «Фауста»28. Цветовая символика синего и ла-

зурного присутствует и в древнерусских иконах Софии, как пишет 

В.Г. Брюсова29. Философия лазури и синего цвета нашла обоснование в сочинениях 

П.А. Флоренского, который считал лазурь иконографическим символом, так как 

такие символы – это «некоторые мистические реальности; они, ведь, – не голые 

значки иного мира …, но также – одеяния и картина высшей реальности»30. 

Поэтому у Соловьева и символистов символ лазури имеет множественные ис-

точники, его можно считать не только иконографическим, но и иконологиче-

ским, его значения определяются философско-эстетическими и мифотворче-

скими исканиями. Как и в поэме «Три свидания», в стихотворениях Соловьева 

большое значение имеет выделение цветовых символов лазури как знаков ино-

бытия и преображения: «Вся в лазури сегодня явилась / Предо мною царица 

моя…» (1875 г.) [22, с. 61]. В стихотворении «У царицы моей есть высокий 

дворец…» (1885–1886 гг.) воспроизводится образность новгородской иконы 

«София Премудрость Божия» и Ветхозаветной Премудрости: «У царицы моей 

семигранный венец, / В нем без счету камней дорогих…» [22, c. 62]. Визуаль-

ный образ лазури появляется как метафизический знак Софии, у которой, как 

и в рассмотренном выше трактате Соловьева «София», «свет лазурных очей» 

и вечная любовь «в лазурных очах».  

Слово «лазурь» – это визуальный ментальный образ как знак узрения неви-

димого, но в философско-поэтической системе он замещает понятие. Визуальный 

образ в классическом экфрасисе создается на основе иконографического канона, 

например изображения Софии Премудрости Божией в виде Ангела, описанного 

Соловьевым в статье «Идея человечества у Августа Конта». В системе поэтиче-

ской иконологии закономерно замещение изображения конструктом чувственно-

зримого визуального образа. Митчелл, рассматривая развитие визуальности, пи-

шет, что любой образ может стать «иконическим знаком» на уровне его реализа-

ции как тропа, когда «врожденные чувственные свойства его» «напоминают нам 

о каком-то другом объекте»31. 

В статье А.Ф. Лосева «Проблема вариативного функционирования живо-

писной образности в художественной литературе» (1982 г.) анализируются раз-

личные формы зрительного образа в поэзии: это и условный образ-индикатор 

созерцательного характера, основанный на внутренней форме выражения, и ме-

тафорический, и символический образ живописной значимости, содержащий 

указания на свое «инобытие» (сущность). Он приводит пример из стихотворения 

28 См.: Ханзен-Лёве А. Русский символизм. Система поэтических мотивов. Мифопоэтический симво-

лизм. Космическая символика: пер. с нем. СПб.: Академический проект, 2003. С. 228–29 [29]. 
29 См.: Брюсова В.Г. София Премудрость Божия в древнерусской литературе и искусстве. С. 109. 
30 См.: Флоренский П.А. Бирюзовое окружение Софии и символика голубого и синего цвета // Фло-

ренский П.А. Столп и утверждение истины. Т. 1 (II). М.: Правда, 1990. С. 565 [30]. 
31 См.: Митчелл У.Дж. Т. Иконология. Образ. Текст. Идеология. С. 12.  



176                                                                                Соловьёвские исследования. 2025. Выпуск 4(88) 

                                    Solovyov Studies. 2025. Issue 4(88) 

Вяч. Иванова «Поэты духа», где есть слова «Мы вечности обеты / В лазури кра-

соты…», и считает, что «живописная образность здесь усиливает смысловую 

природу художественного образа»32. Анализируя становление живописного об-

раза как символа, он указывает на его связь с «субъективно-объективной» струк-

турой мифа на основе космологических обобщений   и символико-мифологиче-

ской колористики, имеющей множественные значения»33. Поэтому лазурь как 

визуальный образ может быть и символом преображения души – ее лучезарного 

сияния, а может вызывать тревогу и свидетельствовать о гностической и двой-

ственной природе образа, как у Соловьева: «О, как в тебе лазури чистой много / 

И черных, черных туч!» (1881 г.)34.  

В визуальном образе лазури Соловьев воплотил религиозно-философско-

эстетическую идею своего времени, обоснованную им в философии искусства – 

идею спасения и преображения мира и души человека с помощью красоты, что 

будет ярко выражено в творчестве Вяч. Иванова и А. Блока, которые вместе с 

тем стремились углубить его понимание. Истоком визуального образа в поэтике 

символизма становится и литературная, и религиозная иконографическая тради-

ции, влияние которых испытал и Соловьев. В результате контаминации (комби-

нации, интеграции и др.) формы экфрасиса в творчестве символистов трансфор-

мируются. Описательный экфрасис, характерный для классической репрезента-

ции живописного образа, как в статье Соловьева «Идея человечества у Августа 

Конта», часто заменяется другими типами визуальной образности. Анализируя 

теорию этой формы в литературе, Л. Геллер пишет: «Прием экфрасиса – как лю-

бой другой прием построения текста – осуществляется в модальностях богатого 

спектра, в явном, скрытом, развернутом, свернутом виде» [31, c. 46].  

Рассмотрим лишь некоторые приемы реализации иконического образа-

символа в поэзии Вяч. Иванова и А. Блока, которые связаны с влиянием фило-

софии и поэзии Соловьева. Так как в творчестве символистов мифопоэтика ос-

нована на индивидуальных исканиях и принципах, визуальная образность имеет 

и другие источники, и принципиальные отличия. 

Имагинативный образ теофании в лирике Вяч. Иванова многопланов уже в 

первых книгах его стихов «Кормчие звезды» (1903 г.) и «Прозрачность» (1904 г.). 

Как показали исследования, теофания в них выступает не только на уровне сло-

весно-поэтической ее репрезентации, но и на визуальном уровне35. Если брать си-

стему образов Вечноженственного в аспекте рассматриваемой нами проблемы, то 

                                                      
32 См.: Лосев А.Ф. Проблема вариативного функционирования живописной образности в художе-

ственной литературе. С. 55. 
33 Там же. С. 63. 
34 См.: Соловьев В.С. Стихотворения и шуточные пьесы. С. 68 [22].  
35 См.: Маштакова Л.В., Созина Е.К. Поэтика теофании в книгах Вяч. Иванова «Кормчие звезды» 

(1902–1903) и «Прозрачность» (1904): трансформации вечноженственных образов // Имагология 

и компаративистика. 2022. № 18. С. 94–117 [32]. 



Титаренко С.Д. «Духи глаз»: визуальная природа образов-понятий в творчестве …    177 

Titarenko S.D. “Spirits of the Eyes”: The Visual Nature of Images-Concepts in the Works … 

в поэзии Вяч. Иванова доминирует соловьевская лазурь, голубой, золотой и про-

изводный от них визуальный образ преображающей софийной среды – «прозрач-

ности»: «С утесов голубых ее встречает “Ave”, / И сходит влажный гимн на тень 

небесных роз... <…> //Я внемлю, с пеньем волн, из кущ лилейных грез, / Как 

Angélus парит в лазури предрассветной…» («Maris stella») [9, с. 617]; «Сияний об-

лачных в лазури / Омыто тонут жемчуга… <…>. // Но Твой, о Дева, столп надеж-

ный / В их адской мгле, как страж, стоит; / И мрамор Твой в лазури нежной /Лету-

чей радугой повит!» («Мадонна») [9, с. 588]. Визуальные образы лазури вопло-

щают и поэтическую софийную космологию. Показательно стихотворение под 

названием «Эпифания»: 

Ты, Безмятежность и Ясность, глубокая, тихая Радость, 

Освобожденных небес верная сердцу Лазурь, – 

Вновь осенила свой мир округленною, светлою кущей, 

Вновь уверяешь людей: “К лучшему движется мир!” – 

Снова влечешь и миришь, окрыляешь, благовествуешь: 

“Красен и свят и един Богом задуманный мир!..” [9, с. 640] 

Лазурь в мифопоэтике Вяч. Иванова – это и образ-идея, и принцип бытия 

космоса, и пространство преображения и спасения мира.  В других стихотворе-

ниях мы наблюдаем развитие мифа о «лазури Красоты» как о вечном поиске все-

единого высшего трансцендентного сущего, мистической смерти и возрождении, 

софийно-космологическом становлении мира: «Встань, на лазури стройных скал / 

Души, белея, /И зыбля девственный фиал, / Моя лилея!» («Лилия»)36; Мифопоэти-

ческий образ-символ лазури получает устойчивое значение преображать, так как 

он воплощает понятие «абсолютное бытие». Мариологию-софиологию Вяч. Ива-

нов определил в статье «Лермонтов» как «интуитивное прозрение того космиче-

ского начала, которое литераторы после Гете обычно стали называть Вечной Жен-

ственностью», а Новалис «именем Девы Софии» как «сияющее видение»37. Он пи-

сал: «Полвека спустя Владимир Соловьев, рассказывая о видении своем в египет-

ской пустыне, описывает глаза и улыбку той, которую он зовет Софией, словами 

Лермонтова, приведенными выше. Но, конечно, все сказанное не подтверждало 

бы софианское истолкование данной элегии, если бы некоторые стихи 

“Демона” и анализ основного мифа поэмы не вызывали в памяти образ библей-

ской Премудрости Божией» [28, c. 380]. Рассуждения Иванова содержат отсылку 

к апофатическому экфрасису из сочинения Соловьева «Идея человечества у Авгу-

ста Конта». Показательно, что черно-белая репродукция новгородской иконы 

«София Премудрость Божия», описанной Соловьевым в этом сочинении, завер-

шает статью Иванова «Лермонтов» в брюссельском издании38. Иванов пишет: 

36 См.: Davidson P. The Poetic Imagination of Vyacheslav Ivanov. Russian Symbolist’s Perception of 

Dante. С. 760. 
37 См.: Иванов Вяч. Лермонтов // Иванов Вяч. Собр. соч. Т. 4. C. 379. 
38 Там же. C. 383. 



178  Соловьёвские исследования. 2025. Выпуск 4(88) 

     Solovyov Studies. 2025. Issue 4(88) 

… всем сказанным вовсе не доказывается, что понятие Софии Лермонтов взял

из Библии, но образ Премудрости в какой-нибудь из своих многих метаморфоз в 

различных мифологиях несомненно пребывал перед поэтом <…>, наиболее свое-

образное творчество русского гения, начиная с 11 века, есть создание изобрази-

тельных типов Божественной Премудрости, представленной на фресках и иконах 

ниже сферы Христа и выше сферы ангелов в образе крылатой царицы в венце 

[28, с. 383]. 

София у Соловьева, по словам теоретика русского символизма, «является 

теандрической актуализацией всеединства; для всякого мистика земли русской 

она есть совершившееся единение твари со Словом Божиим, она не покидает 

этот мир, и чистому глазу видна непосредственно» [28, с. 383]. Поэтому, со-

гласно его размышлениям, София – это и ментальный метафизический образ-

символ, и визуальный образ-видение, и новое понятие, которое теоретик рус-

ского символизма утверждает «как форму зиждущую, forma formans, вселенной 

в Разуме Бога»39. 

Иконы Блока с изображением Богородицы и ее софийные отражения в 

поэзии были в центре внимания исследователей. Т.В. Игошева пишет, что Блок 

стремился к воплощению женственного образа «одновременно и в качестве во-

площенного существа, и в качестве развоплощенной сущности», поэтому «он 

балансирует на тонкой грани воплощенного и развоплощенного» 40 . Важен 

принцип «узрения» образа, который Блок обозначил в своей статье «Творче-

ство Вячеслава Иванова» (1905 г.), где писал, что поэт ведет читателей по пути 

прозрения из лабиринта «платоновской пещеры», чтобы они могли узреть мир 

«прозрачности» «двойным зрением».  Анализируя визуальный образ улыбки 

Моны Лизы Джоконды Леонардо в стихотворении Иванова «Прозрачность! 

Воздушною лаской…», он указывает на прием введения экфрастического эле-

мента из картины итальянского художника, что дает возможность понять при-

роду одного из «ликов» образа Софии, познаваемого путем узрения одного че-

рез другое41.    

В связи с этим представляет несомненный интерес рецензия Иванова на 

первую книгу Блока «Стихи о Прекрасной Даме» (1904 г.), где он пишет, что 

Блок продолжает линию Соловьева, «первого в русской поэзии начавшего стро-

ить новый Парфенон, Храм Девы, Мировой Души»42. «Что ни стихотворение, − 

пишет он, – из тех, где отсветился лик Прекрасной Дамы, то мелодичный вздох, 

полузабытая песня за холмами зелеными…» [35, c. 50]. Указание на «отсветы 

39 См.: Иванов Вяч. Лермонтов // Иванов Вяч. Собр. соч. Т. 4. С. 379. 
40 См.: Игошева Т.В. Ранняя лирика А.А. Блока (1898–1904): Поэтика религиозного символизма. 

М.: Глобал Ком, 2013. С. 128–129 [33]. 
41 См.: Блок А.А. Творчество Вячеслава Иванова // Блок А.А. Полн. собр. соч. и писем: в 20 т. 

Т. 7. М.: Наука, 2003. С. 13–14 [34]. 
42 См.: Иванов Вяч. [Рец. на кн.]: Александр Блок. Стихи о Прекрасной Даме. М., 1905 // Весы. 

1904. № 11 (нояб.). С. 50 [35].  



Титаренко С.Д. «Духи глаз»: визуальная природа образов-понятий в творчестве …    179 

Titarenko S.D. “Spirits of the Eyes”: The Visual Nature of Images-Concepts in the Works … 

лика» говорит о том, что философские понятия Соловьева трансформированы в 

систему визуальных образов, которые символизируют и Вечноженственное, и 

Душу Мира, и Софию. О своем иконологическом восприятии образов Вечно-

женственного Блок писал Андрею Белому в 1903 г.: «Думаю, что Ее можно уви-

дать, но не воплощенную в лице, и само лицо не может знать, присутствует Она 

в нем или нет. Только минутно (в порыве) можно увидать как бы Тень Ее в дру-

гом лице (и неодушевленном)» [36, c. 68]. 

В поэзии Блока философское понятие Софии как Вечноженственного пе-

редается через символику природно-космических визуальных образов-символов 

преображения, как и у Соловьева. Приведем лишь некоторые примеры из «Сти-

хов о Прекрасной Даме»: «Вдруг расцвела, в лазури торжествуя, / В иной дали и 

в неземных горах. / И ныне вся овеяна снегами. / Кто белый храм, безумцы, по-

сетил?» [37, с. 65]; «Ты, лазурью золотою/ Просиявшая навек…» [37, с. 71]; «Но 

в предвестие веселий, / В день весенних бурь / К нам прольется в двери келий / 

Светлая лазурь…» [37, с. 95]. Как и у Соловьева, образ у Блока иногда носит 

амбивалентный характер, воплощая систему гностических представлений о Со-

фии, преображающей мир и душу человека, с другой стороны, – Софии, ниспа-

дающей в хаос: «И голубое станет зримо, / И в голубом – Печальный Лик. / Лишь 

загляни смиренным оком / В непреходящую лазурь, – / Там – в тихом, в голубом, 

широком – / Лазурный дым…» [38, с. 30–31]. 

В мифопоэтике Блока, как и Вяч. Иванова, возникают новые формы мифо-

логизма, в системе которых получает развитие поэтика визуального образа.  От-

крытия Соловьева в области создания визуального образа были значимы для его 

последователей, они вызвали настоящий «визуальный поворот» в философии 

искусства и поэтике символизма и предвосхитили современные визуальные ис-

следования в области иконологии художественного образа.  

Список литературы 

1. Митчелл У.Дж.Т. Иконология. Образ. Текст. Идеология: пер. с англ. М.; Екатеринбург:

Кабинетный ученый, 2017. 240 с. 

2. Гуссерль Э. Идеи к чистой феноменологии и феноменологической философии. Кн. 1:

пер. с нем. М.: ДИК, 1999. 332 с. 

3. Мерло-Понти М. Око и дух // Эстетика и теория искусства XX века. М.: Прогресс-Тра-

диция, 2007. С. 11–121. 

4. Лосев А.Ф. Проблема вариативного функционирования живописной образности в худо-

жественной литературе // Литература и живопись. Л.: Наука, 1982. С. 31–65. 

5. Панофски Э. Иконография и иконология // Эстетика и теория искусства XX века.

М.: Прогресс-Традиция, 2007. С. 641–655. 

6. Кудряшова Т.Б. Философские идеи Вл. Соловьева в контексте основных положений фе-

номенологии // Соловьёвские исследования. 2004. Вып. 9. С. 181–195. 

7. Панофски Э. Idea: к истории понятия в теориях искусства от античности до классицизма /

пер. с нем. СПб.: Андрей Наследников, 2002. 237 с.  

8. Соловьев В.С. Общий смысл искусства // Соловьев В.С. Соч. в 2 т. Т. 2 / общ. ред. и сост.

А.В. Гулыги, А.Ф. Лосева. М.: Мысль, 1988. С. 390–404. 



180  Соловьёвские исследования. 2025. Выпуск 4(88) 

     Solovyov Studies. 2025. Issue 4(88) 

9. Davidson P. The Poetic Imagination of Vyacheslav Ivanov. Russian Symbolist’s Perception of

Dante. Cambridge: Cambridge Univ. Press, 1989. 319 c. 

10. Иванов Вяч. Gli spiriti del viso // Иванов Вяч. Собр. соч. Т. 1. Брюссель: Foyer Oriental

Chretien, 1971. С. 785. 

11. Иванов Вяч. О границах искусства // Иванов Вяч. Собр. соч. Т. 2. Брюссель: Foyer

Oriental Chretien, 1974. С. 631–632. 

12. Елшина Е.С. Владимир Соловьев и современная визуальная культура // Костромской

гуманитарный вестник. 2013. № 1(5). С. 1–14. 

13. Осипова О.В. Владимир Соловьев о термине «живописность» // Владимир Соловьев и

культура Серебряного века: к 150-летию Вл. Соловьева и 110-летию А.Ф. Лосева / отв. ред. 

А.А. Тахо-Годи и Е.А. Тахо-Годи. М.: Наука, 2005. С. 415–419.  

14. Соловьев В.С. LA SOPHIA. София: пер. с фр. // Соловьев В.С. Полн. собр. соч.: в 20 т.

Т. 2. М.: Наука, 2000. С. 8–161. 

15. Гальцева Р., Роднянская И. Положительная эстетика Владимира Соловьева и взгляд на

литературное творчество // Соловьев В.С. Философия искусства и литературная критика. 

М.: Искусство, 1991. C. 8–29. 

16. Шипфлингер T. София-Мария. Целостный образ творения. Нью-Йорк: Гнозис Пресс-

Скарабей, 1997. 400 с. 

17. Брюсова В.Г. София Премудрость Божия в древнерусской литературе и искусстве.

М.: Белый город, 2006. 207 с. 

18. Лосев А.Ф. Философско-поэтический символ Софии у Вл. Соловьева // Страсть к диа-

лектике: Литературные размышления философа. М.: Сов. писатель, 1990. С. 203–255. 

19. Круглов В.Л. Эстезис и эстетическое: истоки и клише традиции // Вестник Томского

государственного университета. 2008. № 316. С. 32–35. 

20. Титаренко С.Д. Поэтика прозы Вячеслава Иванова конца XIX–начала XX в.: художе-

ственная философия и открытие эстезиса // Соловьёвские исследования. 2023. Вып. 3(79). 

С. 168–182. 

21. Соловьев В.С. Поэзия Ф.И. Тютчева // Соловьев В.С. Философия искусства и литера-

турная критика. М.: Искусство, 1991. С. 465–482. 

22. Соловьев В.С. Стихотворения и шуточные пьесы / вступ. ст., сост. и примеч.

З.Г. Минц. Л.: Сов. писатель, Ленингр. отд-ние, 1974. 351 с. 

23. Соловьев В.С. Видения // Философский словарь Владимира Соловьева. Ростов/н Д.: Феникс,

2000. С. 31–32. 

24. Соловьев В.С. Наброски стихотворений и лекций конца 1870 – начала 1880-х годов из

папки «Бог есть всё» / подгот. к публ. и коммент. К.Ю. Бурмистрова, М.В. Максимова и 

А.Л. Рычкова // Соловьёвские исследования. 2020. Вып. 1(65). С. 9–30.  

25. Соловьев В.С. Что значит слово «живописность»? // Соловьев В.С. Философия искус-

ства и литературная критика. М.: Искусство, 1991. С. 218–222. 

26. Соловьев В.С. Идея человечества у Августа Конта // Соловьев В.С. Соч. в 2 т. Т. 2 / общ.

ред. и сост. А.В. Гулыги, А.Ф. Лосева. М.: Мысль, 1988. С. 562–581. 

27. Аверинцев С.С. София // Аверинцев С.С. Собр. соч. София – Логос. Словарь. Киев:

ДУХ I ЛIТЕРА, 2006. С. 395–399. 

28. Иванов Вяч. Лермонтов // Иванов Вяч. Собр. соч. Т. 4. Брюссель: Foyer Oriental Chretien,

1987. С. 367–383. 

29. Ханзен-Лёве А. Русский символизм. Система поэтических мотивов. Мифопоэтический

символизм. Космическая символика: пер. с нем. СПб.: Академический проект, 2003. 816 с. 

30. Флоренский П.А. Бирюзовое окружение Софии и символика голубого и синего цвета // Фло-

ренский П.А. Столп и утверждение истины. Т. 1 (II). М.: Правда, 1990. С. 552–576. 

31. Геллер Л. Экфрасис, или Обнажение приема // «Невыразимо выразимое»: экфрасис и

проблемы репрезентации визуального в художественном тексте: сб. статей / сост. Д.В. Токарев. 

М.: Новое литературное обозрение, 2013. С. 44–59. 



Титаренко С.Д. «Духи глаз»: визуальная природа образов-понятий в творчестве …    181 

Titarenko S.D. “Spirits of the Eyes”: The Visual Nature of Images-Concepts in the Works … 

32. Маштакова Л.В., Созина Е.К. Поэтика теофании в книгах Вяч. Иванова «Кормчие

звезды» (1902–1903) и «Прозрачность» (1904): трансформации вечноженственных образов // Има-

гология и компаративистика. 2022. № 18. С. 94–117. 

33. Игошева Т.В. Ранняя лирика А.А. Блока (1898–1904): Поэтика религиозного симво-

лизма. М.: Глобал Ком, 2013. 400 с. 

34. Блок А.А. Творчество Вячеслава Иванова // Блок А.А. Полн. собр. соч. и писем: в 20 т.

Т. 7. М.: Наука, 2003. С. 7–14. 
35. Иванов Вяч. [Рец. на кн.]: Александр Блок. Стихи о Прекрасной Даме. М., 1905 // Весы.

1904. № 11 (нояб.). С. 49–50. 

36. Александр Блок – Андрею Белому. Письмо от 18 июня/1 июля 1903 // Андрей Белый и

Александр Блок. Переписка. 1903–1919. М.: Прогресс-Плеяда, 2001. 608 с. 

37. Блок А.А. Полн. собр. соч. и писем: в 20 т. Т. 1. Стихотворения (1898–1904). М.: Наука,

1997. 638 с. 

38. Блок А.А. Полн. собр. соч. и писем: в 20 т. Т. 4: Стихотворения, не вошедшие в основное

собрание (1897–1915). М.: Наука, 1999. 622 с. 

References 

(Sources) 

Collected Works 

1. Blok, A.A. Polnoe sobranie sochineniy i pisem v 20 t., t. 1.  Stikhotvoreniya (1898–1904)

[Complete Works and Letters in 20 vols., vol. 1. Poems (1898–1904)]. Moscow: Nauka, 1997. 638 p. 

2. Blok, A.A. Polnoe sobranie sochineniy i pisem v 20 t., t. 4: Stikhotvoreniya, ne voshedshie v

osnovnoe sobranie (1897–1915) [Complete Works and Letters in 20 vols., vol. 4: Poems Not Included in 

the Main Edition (1897–1915)]. Moscow: Nauka, 1999. 622 p.  

3. Blok, A.A. Tvorchestvo Vyacheslava Ivanova [The Work of Vyacheslav Ivanov], in Blok, A.A.

Polnoe sobranie sochineniy i pisem v 20 t., t. 7 [Complete Works and Letters in 20 vols., vol. 7]. Moscow: 

Nauka, 2003, pp. 7–14. 

4. Florenskiy, P.A. Biryuzovoe okruzhenie Sofii i simvolika golubogo i sinego tsveta [The Tur-

quoise Surroundings of Sophia and the Symbolism of Light and Dark Blue], in Florenskiy, P.A. Stolp i 

utverzhdenie istiny. Sochineniya. T. 1(II) [The Pillar and the Establishment of Truth. Writings. Vol. 1 

(II)]. Moscow: Pravda, 1990, pp. 552–576. 

5. Ivanov, Vyach.  Gli spiriti del viso [Spirits of the Eyes], in Ivanov, Vyach. Sobranie sochineniy.

T. 1 [Collected works. Vol. 1]. Bryussel': Foyer Oriental Chretien, 1971, p. 785. 

6. Ivanov, Vyach. O granitsakh iskusstva [On the Boundaries of Art], in Ivanov, Vyach.

Sobranie sochineniy. T. 2 [Collected works. Vol. 2]. Bryussel': Foyer Oriental Chretien, 1974, 

pp. 631–632. 

7. Ivanov, Vyach. Lermontov [Lermontov], in Ivanov, Vyach. Sobranie sochineniy. T. 4 [Col-

lected Works. Vol. 4]. Bryussel': Foyer Oriental Chretien, 1987, pp. 367–383. 

8. Solov'ev, V.S.  LA SOPHIA. Sofiya [La Sophia], in Solov'ev, V.S. Polnoe sobranie sochineniy

v 20 t., t. 2 [Complete Works in 20 vols., vol. 2]. Moscow: Nauka, 2000, pp. 8–161. 

9. Solov'ev, V.S. Obshchiy smysl iskusstva [The General Sense of Art], in Solov'ev, V.S.

Sochineniya v 2 t., t. 2 [Works in 2 vols., vol. 2]. Moscow: Mysl', 1988, pp. 390–404. 

10. Solov'ev, V.S. Ideya chelovechestva u Avgusta Konta [The Idea of Humanity according to

August Comte], in Solov'ev, V.S.  Sochineniya v 2 t., t. 2 [Works in 2 vols., vol. 2]. Moscow: Mysl', 1988, 

pp. 562–581. 

Individual Works 

11. Aleksandr Blok – Andreyu Belomu. Pis'mo ot 18 iyunya – 1 iyulya 1903 [Alexander Blok to

Andrey Bely. Letter dated June 18 – July 1, 1903], in Andrey Belyy i Aleksandr Blok. Perepiska. 



182                                                                                Соловьёвские исследования. 2025. Выпуск 4(88) 

                                    Solovyov Studies. 2025. Issue 4(88) 

1903–1919 [Andrey Bely and Alexander Blok. Correspondence. 1903–1919]. Moscow: Progress-

Pleyada, 2001. 608 p.  

12. Averintsev, S.S. Sofiya [Sophia], in Averintsev, S.S. Sobranie sochineniy. Sofiya– Logos – 

Slovar' [Collected Works. Sophia–Logos–Dictionary]. Kiev: DUKh I LITERA, 2006, pp. 395–399. 

13. Ivanov, Vyach. [Rets. na kn.]: Aleksandr Blok. Stikhi o Prekrasnoy Dame.  Moscow, 1905 

[(Review of the Book): Alexander Blok. Poems of the Beautiful Lady. Moscow, 1905], in Vesy, 1904,  

no. 11 (November), pp. 49–50. 

14. Losev, A.F. Filosofsko-poeticheskiy simvol Sofii u Vl. Solov'eva [The Philosophical and Po-

etic Symbol of Sophia in Vladimir Solovyov's Works], in Losev, A.F. Strast' k dialektike: Literaturnye 

razmyshleniya filosofa [A Passion for Dialectics: Literary Reflections of a Philosopher].  

Moscow: Sovetskiy pisatel', 1990. S. 203–255. 

15. Solov'ev, V.S. Stikhotvoreniya i shutochnye p'esy [Poems and Comic Plays]. Leningrad:  

Sovetskiy pisatel', Leningradskoe otdelenie, 1974. 351 p.   

16. Solov'ev, V.S. Poeziya F.I. Tyutcheva [The Poetry of F. Tyutchev], in Solov'ev, V.S. Filoso-

fiya iskusstva i literaturnaya kritika [Philosophy of Art and Literary Criticism]. Moscow: Iskusstvo, 1991, 

pp. 465–482. 

17. Solov'ev, V.S. Chto znachit slovo “zhivopisnost'”? [What does “Picturesqueness” Mean?], in 

Solov'ev, V.S. Filosofiya iskusstva i literaturnaya kritika [Philosophy of Art and Literary Criticism]. 

Moscow: Iskusstvo, 1991, pp. 218–222. 

 18. Solov'ev, V.S. Videniya [Visions], in Filosofskiy slovar' Vladimira Solov'eva [Philosophical 

Dictionary of Vladimir Solovyov]. Rostov/na Donu: Feniks, 2000, pp. 31–32. 

19. Solov'ev, V.S. Nabroski stikhotvoreniy i lektsiy kontsa 1870 – nachala 1880-kh godov iz papki 

«Bog est' vse» [Verses and Lectures from the Folder “God is All”. Sketches and Drafts  

(late 1870s – early 1880s)], in Solov'evskie issledovaniya, 2020, issue 1(65), pp. 9–30.  

 

(Articles from Scientific Journals)  

 

20. Elshina, E.S. Vladimir Solov'ev i sovremennaya vizual'naya kul'tura [Vladimir Solovyov and 

Modern Visual Culture], in Kostromskoy gumanitarnyy vestnik, 2013, no. 1(5), pp. 1–14. 

21. Kruglov, V.L. Estezis i esteticheskoe: istoki i klishe traditsii [Aesthesis and the Aesthetic: 

Origins and Clichés of the Tradition], in Vestnik Tomskogo gosudarstvennogo universiteta, 2008, no. 316, 

pp. 32–35. 

22. Kudryashova, T.B. Filosofskie idei Vl. Solov'eva v kontekste osnovnykh polozheniy fenome-

nologii [Philosophical Ideas of Vladimir Solovyov in the Context of Phenomenology’s Basic Principles], 

in Solov'evskie issledovaniya, 2004, issue 9, pp. 181–195. 

23. Mashtakova, L.V., Sozina, E.K. Poetika teofanii v knigakh Vyach. Ivanova «Kormchie 

zvezdy» (1902–1903) i «Prozrachnost'» (1904): transformatsii vechnozhenstvennykh obrazov [Poetics of 

theophany in Kormchiye zvyozdy (1902–1903) and Prozrachnost’ (1904) by Vyacheslav Ivanov: Trans-

formations of Eternal Feminine images], in Imagologiya i komparativistika, 2022, no. 18,  

pp. 94–117. 

24. Titarenko, S.D. Poetika prozy Vyacheslava Ivanova kontsa XIX – nachala XX v.: 

khudozhestvennaya filosofiya i otkrytie estezisa [Poetics of Prose of Vyacheslav Ivanov of the End of the 

19th – Beginning of the 20th Century: Artistic Philosophy and the Discovery of Esthesis],  

in Solov'evskie issledovaniya, 2023, issue 3(79), pp. 168–182. 

 

(Articles from Proceedings and Collections of Research Papers)  

 

25. Gal'tseva, R., Rodnyanskaya, I. Polozhitel'naya estetika Vladimira Solov'eva i vzglyad na lit-

eraturnoe tvorchestvo [Vladimir Solovyov's Positive Aesthetics and His View of Literary Creativity],  

in Solov'ev, V.S. Filosofiya iskusstva i literaturnaya kritika [Philosophy of Art and Literary Criticism]. 

Moscow: Iskusstvo, 1991, pp. 8–29. 



Титаренко С.Д. «Духи глаз»: визуальная природа образов-понятий в творчестве …    183 

Titarenko S.D. “Spirits of the Eyes”: The Visual Nature of Images-Concepts in the Works … 

26. Geller, L.  Ekfrasis, ili Obnazhenie priema [Ekphrasis, or the Laying Bare of the Device],

in Sbornik statey «Nevyrazimo vyrazimoe»: ekfrasis i problemy reprezentatsii vizual'nogo 

v khudozhestvennom tekste [A Collection of Articles “The Inexpressibly Expressible”: Ekphrasis and the 

Problems of Visual Representation in Literary Texts].  Moscow: Novoe literaturnoe obozrenie, 2013, 

pp. 44–59. 

27. Losev, A.F. Problema variativnogo funktsionirovaniya zhivopisnoy obraznosti

v khudozhestvennoy literature [The Problem of Variable Functioning of Pictorial Imagery in Literature], 

in Literatura i zhivopis' [Literature and Painting]. Leningrag: Nauka, 1982, pp. 31–65. 

28. Merlo-Ponti, M. Oko i dukh [The Eye and the Spirit], in Estetika i teoriya iskusstva XX veka

[Aesthetics and Theory of Art of the 20th Century]. Moscow: Progress-Traditsiya, 2007, pp. 11–121. 

29. Osipova, O.V. Vladimir Solov'ev o termine «zhivopisnost'» [Vladimir Solovyov on the Term

“Picturesqueness”], in Vladimir Solov'ev i kul'tura Serebryanogo veka: k 150-letiyu Vl. Solov'eva 

 i 110-letiyu A.F. Loseva [Vladimir Solovyov and the Culture of the Silver Age: On the 150th Anniversary 

of Vladimir Solovyov and the 110th Anniversary of Aleksey Losev]. Moscow: Nauka, 2005, 

pp. 415–419. 

30. Panofski, E. Ikonografiya i ikonologiya [Iconography and Iconology], in Estetika i teoriya

iskusstva XX veka [Aesthetics and Theory of Art of the 20th Century]. Moscow: Progress-Traditsiya, 

2007, pp. 641–655. 

(Monographs) 

31. Bryusova, V.G. Sofiya Premudrost' Bozhiya v drevnerusskoy literature i iskusstve [Sophia,

the Wisdom of God, in Old Russian Literature and Art]. Moscow: Belyy gorod, 2006. 207 p. 

32. Davidson, P. The Poetic Imagination of Vyacheslav Ivanov. Russian Symbolist’s Perception

of Dante. Cambridge: Cambridge Univ. Press, 1989. 319 c. 

33. Gusserl', E. Idei k chistoy fenomenologii i fenomenologicheskoy filosofii. Kn. 1 [Ideas Pertaining

to a Pure Phenomenology and to a Phenomenological Philosophy. Book I]. Moscow: DIK, 1999. 332 p. 

34. Igosheva, T.V.  Rannyaya lirika A.A. Bloka (1898–1904): Poetika religioznogo simvolizma

[Early Lyrics by Alexander Blok (1898–1904): The Poetics of Religious Symbolism]. Moscow: Global 

Kom, 2013. 400 p. 

35. Khanzen-Leve, A. Russkiy simvolizm. Sistema poeticheskikh motivov. Mifopoeticheskiy sim-

volizm. Kosmicheskaya simvolika [Russian Symbolism: A System of Poetic Motifs. Mythopoetic 

Symbolism. Cosmic Symbolism]. Saint-Petersburg: Akademicheskiy proekt, 2003. 816 p. 

36. Mitchell, U. Dzh. T. Ikonologiya. Obraz. Tekst. Ideologiya [Iconology. Image. Text. Ideol-

ogy]. Moscow; Ekaterinburg: Kabinetnyy uchenyy, 2017. 240 p. 

37. Panofski, E.  Idea: K istorii ponyatiya v teoriyakh iskusstva ot antichnosti do klassitsizma

[Idea: A Concept in Art Theory from Antiquity to Classicism]. Saint-Petersburg: Andrey Naslednikov, 

2002. 237 p. 

38. Shipflinger, T. Sofiya-Mariya. Tselostnyy obraz tvoreniya [Sophia-Maria: A Holistic Image

of Creation]. New-York: Gnozis Press-Skarabey, 1997. 400 p. 


